Dr. Georg Doerr, Tubinga

In: Annali di Ca’ Foscari. Rivista della Focolta di Lingue e Letterature Straniere
dell’ Universita di Venezia. XLIII, 1-2. 2004. S. 97-124.

A Paola Mildonian

Orientalismo in Friedrich Holderlin, Stefan George e Hugo von Hofmannsthal

Orientalismo: osservazioni attuali

Il concetto di ‘Orientalismo’ ha assunto un nuovo significato a partire dall’11
settembre 2001. L’attacco al World Trade Center di New York ¢ stato quasi una
conferma della tesi dello ‘scontro delle civilta’ (Clutch of cultures) di Samuel
Huntington'. Non possiamo addentrarci nell’argomento in questa sede, ma ¢
interessante constatare che da allora esistono le condizioni per una ricerca
sull’Occidentalismo, sull’idea negativa che il mondo musulmano si ¢ fatto
dell’Occidente, in prima linea degli Stati Uniti come forma estrema
dell’Occidente.

La lingua dell’antiamericanismo viene influenzata da una serie di immagini che il
filosofo Avishai Margalit e lo scrittore Ian Buruma hanno definito ‘Occidenta-
lismo’ in un saggio apparso nella New York Review of Books il 17 gennaio del
2002. La parola allude al concetto di ‘Orientalismo’ coniato negli anni *70 da
Edward W. Said che voleva bollare le deformazioni indotte dallo sguardo
occidentale sul mondo orientale. ‘Occidentalismo’ significherebbe al contrario
una generale ostilita nei confronti dell’Occidente. Margalit e Buruma designano
quattro costanti ideologiche: 1’odio per la cittda come luogo della molteplicita e
dell’estraneita, della mescolanza e dell’immoralita; 1’odio per il borghese, per il
suo antieroismo e il suo egoismo, per I’economia capitalistica in toto; I’odio per la

ragione come esperienza elementare di universalita, si potrebbe anche dire come

" SAMUEL P. HUNTIGTON, The clash of civilizations and the remaking of world order, London, Simon & Schuster,
1997.



immagine di una visione del mondo globalizzata; infine 1’odio per le donne, per
ogni forma di esistenza non dominata dall’ideale maschile.

Per piu di vent’anni il libro di Said ha rappresentato un punto di riferimento
ineludibile, ogniqualvolta si trattava di analizzare o criticare le immagini che
I’Occidente si fa dell’Oriente. Le tesi di Said sono note, e si & soliti menzionarle
schematicamente: «E I’Europa ad esprimere 1’Orientex». «La ‘questione orientale’
¢ la risposta dell’Occidente alla ricerca di se stesso»’. Le immagini che finora
I’Occidente si ¢ fatto dell’Oriente, non avrebbero dunque niente a che vedere con
1’Oriente ma sarebbero mere proiezioni dell’Occidente’. Ben piti interessanti sono
gli esempi ampiamente desunti dalla letteratura occidentale che Said riporta a
sostegno delle sue tesi. E opportuno percio rilevare un vuoto, un'omissione, che
gia in passato ¢ stata messa in evidenza. L’ analisi di Said si basa soprattutto sulla
situazione storica e sulla letteratura francese e inglese dell’Ottocento; Fuchs-
Sumiyoshi critica 1’assenza quasi totale del contributo in lingua tedesca
all’immagine dell’Oriente: «Il concentrarsi di Said sulle due potenze coloniali,
quella inglese e quella francese, ¢ piuttosto affrettata». L’ Austria ha avuto rapporti
con I’impero ottomano sin dal Medioevo; a Vienna la prima Accademia Orientale
venne fondata nell’anno 1754, quarant’anni prima di quella parigina’. E indicativo
il fatto che né la Germania né la monarchia imperialregia austriaca abbiano mai
avuto colonie in Oriente, ma quest'aspetto della questione non viene considerato
da Said’.

Gia nel Medioevo I’Oriente ¢ presente nella cultura di lingua tedesca grazie alle
crociate e i musulmani, nella letteratura tedesca del tempo, vengono riconosciuti
come culturalmente superiori; la critica negativa si limita all’ambito teologico.

Nel Parzival di Wolfram von Eschenbach compare tra gli eroi il meticcio Feirefiz,

* ALEXANDER HONOLD, Hélderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen Richtungssinns,
in ‘Die andere Stimme’: das Fremde in der Kultur der Moderne. Festschrift fiir Klaus R. Scherpe, a cura di Alexander
Honold et al., K6ln/ Weimar / Wien, Bohlau Verlag (=Literatur, Kultur, Geschlecht: GroBe Reihe, 13), 1999, p. 102 s.
Qui e di seguito le traduzioni in testo e in nota, ove non vi sia diversa indicazione, sono di chi scrive.

> In una polemica ‘occidentalista’ avant la lettre SIEGFRIED KOHLHAMMER, Die Feinde und die Freunde des
Islam,Gottingen, Steidl Verlag, 1996, p.88, distingue in Said quattro definizioni d'orientalismo: “Come scienza, come
uno stile generale di pensiero, come un discorso [secondo Foucault], come un'ideologia”; a una critica dettagliata della
teoria di Said ¢ dedicato il secondo capitolo: Edward Saids Orientalismus, pp. 83-138.

* Cfr. ANDREA FUCHS-SUMIYOSHI, Orientalismus in der deutschen Literatur. Untersuchungen zu Werken des 19. und
20. Jahrhunderts, von Goethes ‘West-6stlichem Divan’ bis Thomas Manns ‘Joseph-Tetralogie’, Hildesheim, Olms,
1984, p. 12.

> Cfr. NINA BERMAN, Orientalismus, Kolonialismus und Moderne: zum Bild des Orients in der deutschsprachigen
Kultur um 1900, Stuttgart, M. und P. — Verlag fiir Wissenschaft und Forschung, 1997, p. 18.



fratellastro di Parzival, che si converte al cristianesimo solo per potersi sposare’. E
con le guerre contro i turchi — gli assedi di Vienna del 1529 e del 1683 — che nasce
anche in ambito culturale tedesco un’immagine negativa dell’impero ottomano.
Essa ¢ tuttavia sostituita gia nel Settecento dall’avventura esotica e dal
divertissement della turcomania — si pensi al Ratto dal serraglio di Mozart. Ma
non solo. Il dramma di Lessing, Nathan der Weise, dimostra con la sua parabola
degli anelli che, nello spirito dell’illuminismo tedesco, il cristianesimo, I’ebraismo
e I’islamismo hanno lo stesso valore. E nel West-6stlicher Divan Goethe realizza
un accordo poetico tra Oriente e Occidente’. Nell’indagine sull’Orientalismo
Goethe e la sua opera assumono nella critica tedesca (e non solo in quella) una
posizione centrale.

Pur ammettendo la sua scarsa conoscenza della letteratura tedesca, Edward Said
vede nel Divan di Goethe una forma di “imperialismo dello spirito”.
Polemizzando con Said, Fuchs-Sumiyoshi commenta:

«[Said] parla piu volte del Divan di Goethe e di Goethe stesso [...] per verificare
la sua tesi che anche nell’ambito della letteratura tedesca 1’Oriente ¢ oggetto di
valutazione soggettiva, di rifiuto e di sfruttamento, sebbene la letteratura tedesca
non fosse condizionata da relazioni coloniali»®. Ma vediamo cosa Said ha

veramente scritto:

Yet at no time in German scholarship during the first two-thirds of the nineteenth century could a
close partnership have developed between Orientalists and a protracted, sustained national interest
in the Orient. There was nothing in Germany to correspond to the Anglo-French presence in India,
the Levant, North Africa. Moreover, the German Orient was almost exclusively a scholarly, or at
least a classical, Orient: it was made the subject of lyrics, fantasies, and even, novels [...] There is
some significance in the fact that the two most renowned German works on the Orient, Goethe's
Westdstlicher Divan and Friedrich Schlegel's Uber die Sprache und Weisheit der Inder were based
respectively on a Rhine journey and on hours spent in Paris libraries. What German Oriental
scholarship did was to refine and elaborate techniques whose application was to texts, myths,
ideas, and languages almost literally gathered from the Orient by imperial Britain and France. Yet

what German Orientalism had in common with Anglo-French and later American Orientalism was

8 Cfr. ivi, p. 23: «La differenza culturale qui (vale a dire in Feirefiz) non viene risolta ma rimane. L’ingresso di Feirefiz
nella vicenda rende possibile la soluzione del conflitto principale e la produzione dell’armonia anche nella diversita
culturale e religiosay.
; Cfr. ANDREA FUCHS-SUMIYOSHI, Orientalismus in der deutschen Literatur, cit., pp. 56-95.

Ivi, p. 12.



a kind of intellectual authority over the Orient within Western culture. This authority must in large

part be the subject of any description of Orientalism and it is so in this study.’

Per Said il rapporto della cultura tedesca con I’Oriente, fin dall’epoca goethiana, ¢
il frutto di un imperialismo piu raffinato («a kind of intellectual authority over the
Orient within Western culture»): in breve, la Germania non ha avuto colonie in
Oriente, ma ¢ stata dominata dalla stessa mentalita che vigeva in Francia e in
Inghilterra.

Secondo Fuchs-Sumiyoshi invece, il Divan di Goethe non ¢ per nulla
I’espressione di un imperialismo qualunque, piuttosto «nel Divan si compie un
incontro straordinario tra Goethe e Hafis»'’, un incontro che per Goethe ¢ stato il
punto di partenza per una visione intellettuale propria, nella quale 1’Oriente e
I’Occidente avevano lo stesso valore. Per Walter Veit quest'incontro fu possibile
solo in questo frangente storico, in un momento in cui non esisteva una
concorrenza politica tra il Cristianesimo e ’Islam."’ Oggi non sarebbe cosi facile
per un poeta occidentale immaginarsi come musulmano. N¢ si deve dimenticare
che, secondo Veit, nonostante il dominio gia consolidato dell’Islam in Persia,
Goethe credeva fermamente ad una religione della luce come quella di Zoroastro
(o Zaratustra) che a lui, come ‘pagano’, era piu congeniale delle religioni della
redenzione come I’Islam. In compenso non esistono nell’opera di Goethe quei
commenti negativi nei confronti di Maometto — del tipo grand imposteur — che
erano usuali nel suo tempo. Si pensi solo a Voltaire.

Il Divan non ¢ dunque un esercizio di imperialismo spirituale, ma una scrittura
attraverso la quale Goethe sviluppa il concetto di Weltliteratur (usato da lui solo
nel 1827, ma fissato da Friedrich Schlegel gia nel 1803)'%. Questo concetto della
Weltliteratur ¢ molto piu vicino a quello che oggi chiamiamo ‘interculturalita’ che

all’imperialismo, sia pure spirituale, presupposto da Edward Said.

Nel Novecento, dopo la Seconda Guerra Mondiale, in Germania si sviluppa, con i

cosiddetti Gastarbeiter, una forte presenza di turchi musulmani (fino a due

 Cfr. EDWARD W. SAID, Orientalism: Western conceptions of the Orient, Repr. with a new afterword, London,
Penguin Books, 1995. p. 19.

' ANDREA FUCHS-SUMIYOSHI, Orientalismus in der deutschen Literatur, cit. p. 14.

" WALTER V. VEIT, Selbstverwirklichung, Entsagung und Orient, in: ORTRUD GUTJAHR (a cura di), Westéstlicher und
Nordsiidlicher Divan — Goethe in interkultureller Perspektive, Paderborn, Schoningh, p. 62.

12 STEFAN BLESSIN, Goethes West-Ostlicher Divan und die Entstehung der Weltliteratur, in: ORTRUD GUTJAHR (a cura
di), Westéostlicher und Nordsiidlicher Divan, cit., p. 59 -71.

4



milioni e mezzo), che produce anche una propria letteratura” con autori di
successo che meritano un’attenzione crescente. Sia qui ricordato tra gli altri
Feridun Zaimoglu'", che pur vivendo da vari decenni in Germania persevera nella
sua identitd turca. Nato nel 1964 in Anatolia ha frequentato I’universita in
Germania, studiando medicina e arte a Kiel. Dopo il grande successo di Kanak
Sprak" (Lingua dei ragazzi turchi) nel suo ultimo romanzo German Amok
affronta il fenomeno ben noto agli ebrei tedeschi del Selbsthaff (I’odio per se
stessi), in una storia che riprende stranamente alcuni modelli della rivoluzione

conservatrice tedesca degli anni venti, ad esempio il suo pessimismo culturale.

L’antichita classica nello specchio dell’Oriente: Holderlin

Nelle pagine che seguono ci limiteremo a trattare un aspetto peculiare
dell’Orientalismo nelle letterature di lingua tedesca: la sua presenza nell’ambito
della ricezione dell’antichita classica. In Holderlin, George e Hofmannsthal, il
confronto con I’antichita ¢ in primo piano e I’Orientalismo diviene un filtro
necessario nella loro visione del mondo antico'®.

All’epoca del Classicismo tedesco, Goethe e Schiller sulla scia di Winckelmann
coltivarono quell’immagine dell’antichita che era perfettamente espressa nel
motto «edle Einfalt und stille Gréfie» (nobile semplicita e calma grandezza). In
cio essi rispecchiavano la Weltanschauung della propria epoca, e non si
preoccupavano — o non erano in grado — di rappresentare il mondo greco e latino
in maniera oggettiva. Questa immagine sarebbe stata sostanzialmente modificata
da Friedrich Holderlin.

Non ¢ un caso che Friedrich Nietzsche all’eta di sedici anni, quando era ancora
uno studente del collegio dell’élite protestante di Schulpforta in Sassonia, sia stato

un lettore entusiasta di Holderlin. In Holderlin — diversamente che in Goethe e

" Si veda a tal proposito Die Fremde - Forme d'interculturalita nella letteratura tedesca contemporanea, a cura di

Pasquale Gallo, Fasano, Schena editore, 1998.
' FERIDUN ZAIMOGLU, German Amok Roman, K6ln, Kiepenheuer und Witsch, 2002.

Nella sua (ri-)costruzione di una lingua sconosciuta di ragazzi emarginati questo progetto ricorda Pasolini e il suo

romanzo “Ragazzi di vita".

' Cfr. ALEXANDER HONOLD, Hdlderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen
Richtungssinns, cit. Per il rapporo tra filellenismo e orientalismo scrive Honold: “Die im 19. Jahrhundert zur
‘Bewegung’ forcierte Haltung des Philhellenismus wird treibende Kraft der orientalischen Frage. Ihre Fortdauer und

Verschirfung findet sie in der Dichtung ” (ivi, p. 114).



Schiller — I’antichita greca era molto piu di un programma di formazione estetico-
umanistica; essa assumeva una dimensione religiosa ed esistenziale.

La divinita di Dioniso, centrale nella filosofia nietzschiana, in Holderlin ha un
ruolo di grande rilievo. Con Hdlderlin ha inizio quell’interesse per le divinita
preolimpiche e in particolare per la ‘grande madre’ Gaia, che sara di primaria
importanza negli studi mitologici dell’epoca seguente. Va posto l'accento sul fatto
che, nel successivo sviluppo della storia della cultura, al piu tardi a partire da
Johann Jakob Bachofen, la ‘grande madre’ e con lei il dionisiaco rappresentano
I’Oriente, mentre le divinita olimpiche, Apollo in particolare, appartengono
all’Occidente'”. Del resto questa bipartizione si riscontra gia nel mondo latino, ad
esempio nell'interpretazione oraziana della vittoria di Augusto su Antonio e
Cleopatra'®.

Manfred Frank nel suo libro Der kommende Gott'’ ha delineato la nascita del
moderno mito di Dioniso come mito salvifico del mondo secolare e laico.

Il crescente significato di Dioniso nella cultura tedesca a partire dal Settecento si
deve spiegare, secondo Frank, come reazione al progressivo anonimato dell’uomo
e al sempre piu elevato processo d’astrazione a cui sono sottoposte le conoscenze
filosofiche, scientifiche e politiche. Gia nel cosiddetto Systemprogramm
dell’Idealismo tedesco, che probabilmente fu redatto dai giovani teologi Hegel,
Holderlin e Schelling nel 1796/1797, lo stato ¢ percepito, come una macchina e
per questo, secondo la loro opinione®’, doveva cessare di esistere.

Max Weber ha parlato agli inizi del Novecento della gabbia d’acciaio
(‘stdhlernes Gehduse’), in cui 'uvomo moderno ¢ catturato. Il dio dell’ebbrezza
Dioniso, secondo Frank, offre la possibilita di evadere dall’isolamento della
modernita (Nietzsche direbbe, come Schopenhauer, dalla Individuation) e di
giungere ad una nuova ‘unitd’ (ad una nuova forma di comunicazione). Manfred
Frank osserva criticamente che, all’apice di questo sviluppo, in Dioniso si ritrova

solo I’ebbrezza, non piu una scelta etica.

"7 Cfr. ALEXANDER HONOLD, Nach Olympia: Hélderlin und die Erfindung der Antike, Berlin, Verl. Vorwerk 8, 2002, p.
183: “L’entusiasmo di Bachofen per gli elementi orientali rende chiaro uno spostamento dell’interesse per 1’antichita

greca, che a ritroso si puo osservare gia in Holderlin”.
18
Carm., 1, 37.

' MANFRED FRANK, Der kommende Gott - Vorlesungen iiber die neue Mythologie, vol. 1, Frankfurt/M., Suhrkamp,

1982.

*% Si veda a tal proposito GEORG DORR, Zur Entstehung des deutschen Idealismus — Holderlin, Hegel und Schelling in
Tiibingen oder: Mythos und Philosophie am Beginn der Moderne, in: Der Ort und das Ereignis. Die Kulturzentren in
der europdischen Geschichte, a cura di A. Venturelli e F. Frosini, Freiburg/B., Rombach, 2002, pp. 139-187. Per il

cosidetto Systemprogramm si veda pp. 165-175.



Nell’opera di Holderlin Dioniso assume un ruolo fondamentale molto tempo
prima della Nascita della tragedia di Nietzsche. Egli appare come la divinita
straniera (come tale ¢ stato visto anche nell’antichitézl), e tuttavia, in alcuni
componimenti, ¢ messo tipologicamente in relazione con Cristo. In una poesia di
Holderlin del 1798 troviamo gia gli elementi fondamentali della sua concezione di

Dioniso:

»AN UNSRE GROSSEN DICHTER

Des Ganges Ufer horten des Freudengotts
Triumph, als allerobernd vom Indus her
Der junge Bacchus kam, mit heilgem

Weine vom Schlafe die Volker wekend.

O wekt, ihr Dichter! wekt sie vom Schlummer auch,
Die jezt noch schlafen, gebt die Geseze, gebt
Uns Leben, siegt, Heroén! ihr nur

Habt der Eroberung Recht, wie Bacchus.“*

“AI NOSTRI GRANDI POETI

Le rive de Gange ascoltarono il trionfo
Del Dio della gioia, quando dall’Indo giunse
Il giovane Bacco che tutto conquista, con sacro

Vino risvegliando i popoli dal sonno.

Risvegliate, poeti! risvegliate dal torpore
Chi dorme ancora, date le leggi, date

A noi la vita, trionfate Eroi! voi soli
9923

Avete come Bacco, diritto di conquista.
Il poeta stesso deve diventare «come Bacco»; deve essere conquistatore e
legislatore, colui che risveglia un'umanita assopita. L’audace identificazione del
poeta con Dioniso rimane caratteristica del riuso hdlderliniano del mito

dionisiaco.

2ICfr. MARCEL DETIENNE, Dionysos — Géttliche Wildheit, Miinchen, DTV, 1995 [Dionysos a ciel ouvert, Paris,
Hachette, 1986], pp. 24 ss.

> FRIEDRICH HOLDERLIN, Simtliche Werke ("Stuttgarter Ausgabe" StA), a cura di Friedrich Beifner e Adolf Beck,
Stuttgart, 1943 - 1974, vol. I, p. 261.

# FRIEDRICH HOLDERLIN, Tutte le liriche, a cura di L. Reitani, Milano, Mondadori, 2002, p. 261.



«La guerra di conquista di Dioniso, che ha portato la divinita nei paesi piu lontani,
diventa per Holderlin da ora in poi il simbolo privilegiato dell’esistenza di
decisive rivoluzioni spirituali [...]. Nel tardo Holderlin ritorna I’immagine del
viaggio in molte variazioni. La sua origine [...] si rifa al tratto indiano di
Dioniso»™".

La nuova divinita proveniente da Oriente diventa quindi il simbolo del
cambiamento, del rinnovamento, della rivoluzione, ma ¢ nel contempo latrice di
cultura e di leggi.

Nell'elegia intitolata Pane e vino (Brod und Wein) ¢ descritta la posizione di

Dioniso tra Oriente e Occidente:

“BROT UND WEIN (prima versione; titolo originario: Der Weingott - 1l dio del vino)

An Heinze

Drum! und spotten des Spotts mag gern frohlokkender Wahnsinn,
Wenn er in heiliger Nacht plozlich die Sidnger ergreift.

Drum an den Isthmos komm! dorthin, wo das offene Meer rauscht
Am Parnal3 und der Schnee delphische Felsen umglinzt,

Dort ins Land des Olymps, dort auf die Hohe Cithérons,

Unter die Fichten dort, unter die Trauben, von wo

Thebe drunten und Ismenos rauscht im Lande des Kadmos,

Dorther kommt und zuriik deutet der kommende Gott.«*

“PANE E VINO

Andiamo! e schernisca lo scherno la giubilante follia.

Quando improvvisa assale nella sacra notte i cantori.

Andiamo, dunque, sull’Istmo! dove ondeggia con fragore

Ai Piedi del Parnaso e la neve avvolge le rocce di Delfi splendendo,
Nella terra d’Olimpo, sulla vetta del Citerone,

Tra i pini, tra i grappoli d’uva da dove si vede

Tebe, e I’'Ismeno corre con fragore nella terra di Cadmo,

La ¢ il desiderio. La contenti leveremo lo sguardo.

Di 14 viene e indietro fa segno il Dio a venire.”?°

% Cfr. MOMME MOMMSEN, Dionysos in der Dichtung Hélderlins: mit besonderer Beriicksichtigung der , Friedensfeier’,
in IDEM, Lebendige Uberlieferung: George, Hélderlin, Goethe, Bern/ Berlin/ Frankfurt am Main/ New York/ Paris/
Wien, Lang 1999, pp. 139 ss.

25 F. HoLDERLIN, Sdmtliche Werke, op. cit., vol. 1L, p. 90.

*°F. HowperuiN, Tutte le liriche, op. cit., p. 921.



In un paesaggio montano e innevato, che certo ¢ ripreso dalle Baccanti di
Euripide, ma che ¢ altresi costituito da una fitta rete di toponimi che rinviano al
macrotesto holderliniano®’, il «dio straniero» & rappresentato sia come «colui che
si muove nell’estraneita» (come gia in Dichterberuf **), sia come colui che fa
ritorno dall’estraneita (come nelle Baccanti).

In Brod und Wein, nella sua elegia piu ‘difficile’, Holderlin fa il tentativo di
mettere insieme, in una sola figura, due mitologemi fondamentali: il cammino di
Dioniso verso I’India e I’ ‘estraneita’ che egli ha portato con sé da laggiu. «Di la
viene e indietro fa segno il Dio a venire» (I, 374) ¢ il passo relativo al movimento
di Dioniso nell’elegia®. L’arrivo e il ritorno dall’Oriente assume un significato
culturale. Nei successivi sviluppi della poetica di Holderlin si fa sempre piu chiara
la tendenza ad elaborare i caratteri indiani della divinita come costitutivi per la
storia della sua ricezione in Grecia e in Occidente. «Egli [Dioniso] ¢ un viandante,
che dalla Grecia raccoglie in certo qual modo il mondo orientale, lo accoglie nel
suo rito, nelle sue feste, nel suo seguito e lo porta ad Occidente. Tutte e due le
direzioni devono essere pensate insieme per rappresentare la capacita
«traducente» di questa figura mitica: Di la viene e indietro fa segno il Dio a
veniren’’. Percio tutti gli atti cultuali destinati a Dioniso hanno un nucleo centrale:
I’incorporamento dell’estraneita. Dioniso stesso ¢ colui chi ¢ divenuto estraneo,
colui chi non appartiene, che si dissolve nell’eccesso di forza e si rinnova per
essere assorbito da una comunita cultuale.

Ora Dioniso, come Eracle, ha intorno al 1800 lo status di un heros, di un eroe

protocristiano.”’ Nell’ode Brod und Wein Cristo ¢ Dioniso appaiono molto

*" Cfr. A. HONOLD, Hélderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen Richtungssinns, cit.,
p. 115, parla di “Mythos-Georgraphie” in Holderlin, sostenendo che per i luoghi citati, Holderlin assume come modello
sia 1 greci del mito, i “viandanti” verso 1’Oriente, sia Napoleone che come loro in veste di conquistatore va in Oriente.
Tra I’oriente e ’occidente esiste nel ‘tardo’ Holderlin secondo ’autore un equilibrio: “Lassen sich die Richtungen des
Hesperischen und des Orientalischen in der Schwebe halten, als poetische Konfiguration zumindest? Holderlin ist
weder Goethe noch Hegel: kein Morphologe der Polaritdt und kein Eschatologe des Weltgeistes. Er hypostasiert das
Ost-Westliche weder zur rdumlichen Polaritdt, wie Nord und Siid sie ausbilden, noch spannt er zwischen ihnen den
irreversiblen Zeitbogen der Weltgeschichte. In seiner Patmos-Hymne stehen sich Ost und West, gleichsam auf einer

Reliefkarte der Kulturgeschichte, gegeniiber als benachbarte Gipfel der Zeit” (ivi, p.120).

8 FRIEDRICH HOLDERLIN, Siimtliche Werke ("Stuttgarter Ausgabe" StA), op. cit., vol. I, p. 261: “Dichterberuf (Erste
Fassung) Des Ganges Ufer horten des Freudengotts/ Triumph, als allerobernd vom Indus her/ Der junge Bacchus kam,

mit heilgern/ Weine vom Schlafe die Volker wekend”.

¥ Cfr. A. HONOLD, Hélderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen Richtungssinns, cit.,

p. 119.
*® A. Honowp, Nach Olympia: Hélderlin und die Erfindung der Antike, cit., p. 185.
3L Cfr. ivi, p. 191.



affini’”: il dio orientale Dioniso & unito con un particolare sincretismo ad un altro
dio orientale, siriano, Cristo. Holderlin vuole portare «I’orientale dei greci (il loro
‘dio straniero’) nell’ambito ‘tedesco’»’>, e vuole caratterizzare questa funzione
integrante di due divinita tra Oriente e Occidente.

La visione ‘orientale’ della Grecia in Holderlin ha dunque, come diremmo oggi,
un aspetto interculturale. Per poter comprendere meglio gli antichi Greci, che ci
sono divenuti estranei, dobbiamo cogliere quanto nella loro cultura ¢ ‘orientale’,
cio che loro stessi hanno sottomesso. Nel 1803 Holderlin scrive al suo editore che
spera con la sua traduzione di Sofocle di poter rappresentare e di poter comunicare
al pubblico ’arte greca «che ci ¢ estranea, in maniera piu vivace rispetto al solito,
in modo tale da mettere in risalto cio che d'orientale, essa stessa ha celato,
rinnegato, [...]p>"

Dunque Holderlin non vide il rapporto tra Oriente e Occidente come
concorrenziale ma come uno scambio tra due amanti35; e certo, concepi la sua
utopia nel contesto di una ripetizione della cultura greca non in forma plastica
bensi pneumatica®®. Solo cosi il dio ‘siriano’ si sarebbe riconciliato (verséhnt)
con gli dei greci.

Diversamente da Goethe e da Schiller, Holderlin considero 1’antichita greca anche
da un punto di vista politico. Atene era un modello di democrazia che egli poneva
sullo stesso piano della rivoluzione francese®’. Per questo poté in seguito mettere
in parallelo Napoleone con Alessandro Magno e Dioniso. Accanto alla visione
rivoluzionaria-settecentesca, prettamente razionalistica, del primato politico di
Atene, il mito di Napoleone-Dioniso agiva gia come un tentativo di

normalizzazione degli elementi dell’irrazionale dionisiaco.

32 Cfr. M. MommseN, op. cit. , p. 143, nota 16.

> A. HonoLp, Hélderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen Richtungssinns, cit., p.
120.

** F. HOLDERLIN, Scimtliche Werke und Briefe, a cura di M. Knaupp, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1998, vol. 11, p. 925; Cfr. A. HONOLD, Nach Olympia: Hélderlin und die Erfindung der Antike, cit., p. 179.

%> Cosi si puo interpretare senz’ altro — e cosi veniva interpretato — I’inno pneumatico Patmos: “Drum, da gehéuft sind
rings /Die Gipfel der Zeit, und die Liebsten/ Nah wohnen, ermattend auf / Getrenntesten Bergen, /So gieb unschuldig
Wasser,/O Fittige gieb uns, treuesten Sinns/ Hiniliberzugehn und wiederzukehren”; in F. HOLDERLIN, Sdmtliche Werke
und Briefe, cit., p. 447.

% Cfr. JOCHEN SCHMIDT, Hélderlins geschichtsphilosophische Hymnen ‘Friedensfeier’, ‘Der Einzige’, ‘Patmos’,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990, p. 8.

7 Cfr. G. DORR, Zur Entstehung des deutschen Idealismus, cit., pp. 186 ss.; anche per il giovane Hegel l'antica Grecia
era il modello per uno stato futuro (ivi, pp.184 ss.).

10



George: Algabal. Tarda Antichita, Decadentismo ed Estetismo

Con Bachofen, Nietzsche e Burckhardt, tutti e tre professori a Basilea, I’'immagine
dell’antichita ¢ impressa in maniera decisiva nella fin de siécle, e non ¢ sempre
facile distinguere 1’apporto originale di ognuno di loro alle rielaborazioni
successive dell’estetismo e del decadentismo. J.-J. Bachofen (Mutterrecht, 1861),
constata le origini della cultura patriarcale in un Oriente matriarcale; J. Burckhardt
scrive una Storia della cultura greca (Griechische Kulturgeschichte)
caratterizzata dal pessimismo e Friedrich Nietzsche, che conosceva entrambi,
sviluppa nella sua Nascita della tragedia dallo spirito della musica (Geburt der
Tragédie aus dem Geist der Musik, 1872) 1’opposizione d'apollineo e di
dionisiaco cosi gravida di conseguenze per 1’estetica del Novecento. L’antichita
perde i caratteri della classicita winckelmanniana, e non offre pit un modello di
perfezione culturale e politica, rivestendosi dei segni del “disordine” femminile e
orientale. Tuttavia, nella tragedia greca, Nietzsche vide un modello ideale nel
quale il dionisiaco e I’apollineo trovavano una seppure precaria sintesi ‘classica’.
Mentre Eliogabalo (Algabal) di Stefan George che si pubblica nel 1892 ed ¢
considerato esemplare per 1’estetismo europeo, continua I’amoralismo estetico di
Nietzsche, dieci anni dopo, Hofmannsthal, influenzato dal matriarcato di
Bachofen, in conformita ad un’altra immagine dell’antichita, formula nella sua
Elektra la crisi dell’estetismo di Fine Secolo.

Ora ¢ evidente che: «La figura esotica, che ¢ caricata in Eliogabalo, ¢ pensata
come negazione dell’attivita culturale contemporanea»". Per la cultura borghese
tedesca dell’epoca, il giovane imperatore siriano bisessuale che volle introdurre a
Roma un culto orientale del sole, rappresentava una provocazione. Al tempo
stesso Algabal, I’imperatore romano Eliogabalo® (204-222), & letterariamente un
discendente della décadence francese. L‘idea’ del personaggio — rivestito della
dignita sacerdotale e dominatrice del poeta —, la materia del componimento, i suoi
stimoli simbolici sono ispirati da quell’«empire a la fin de la décadence»
(Verlaine), che ¢ una delle epoche preferite dai simbolisti. Come si ¢ detto, nulla

in questa poesia si deve interpretare secondo categorie etiche. I misfatti

** WERNER M. BAUER, ,foller wunder fremde schau’ — Exotismus als Negation im Stefan Georges ,Algabal’, in
Begegnung mit dem Fremden, a cura di Yoshinori Shichiji, vol. VII (Sektion 13, Orientalismus, Exotismus, koloniale
Diskurse), Miinchen, Tudicium Verlag, 1991, p. 463.

%% Per le fonti antiche di 4lgabal si veda: BIANCA MARIA BORNEMANN, Interpretazioni Georghiane -L’Algabal e le sue
fonti storiche antiche, in: «Studi germanici», VIII, 2, 1970, p. 251 — 268.

11



dell’imperatore sono evocati voluttuosamente: il suo matrimonio con una vestale
che egli ben presto ripudia, il suo matrimonio in abiti femminili con uomini, la
crudelta in cui si distingue. Volgendo uno sguardo sul fratello assassinato
raccoglie «lieve il suo manto purpureo», per non macchiarsi del sangue che bagna

la scalinata:

,Hernieder steig ich eine marmortreppe,
Ein Leichnam ohne haupt inmitten ruht,
dort sickert meines teuren bruders blut,

Ich raffe leise nur die purpurschleppe. 4

“Io scendo lungo una scalea di marmo,
che un cadavere senza capo ingombra
del mio fratello il sangue gronda —

lieve io raccolgo il mio purpureo manto.”*!

Linguisticamente, A/gabal, anche per I’introduzione del rigore di Mallarmé nella
letteratura tedesca, ¢ una vera e propria novita. Per la cultura tedesca ¢ importante
che George, come D’Annunzio in Italia, dopo la fin de siecle, abbia provato a
superare ’estetismo decadente, anche con scelte ideologiche precise.
Parallelamente nel 1898 D’Annunzio — sulla scia di Nietzsche — proclamava nel
suo romanzo [/ fuoco I’avvento del superuomo latino.

George ¢ un autore della modernita europea che subisce un forte influsso
dall'estetismo e dal simbolismo francese, come dimostrano anche le sue
traduzione, soprattutto quelle delle Fleurs du mal di Baudelaire®. Sulla prossimita
della prima poesia di George e, in particolare, dell’A/gabal al Réve Parisien di
Baudelaire ha scritto pagine illuminanti uno dei piu noti studiosi francesi
dell’opera di George, Claude David”, riconoscendo nella freddezza e
nell’autonomia di quest'arte una contiguita con Mallarmé.

Dopo la svolta del secolo, George si allontana dalla décadence, pur

conservandone i dettati stilistici. Attraverso 1’esperienza di Maximin, il ragazzo

*" STEFAN GEORGE, Werke, vol. I, Diisseldorf/Miinchen, Verlag Helmut Kiipper vormals Georg Bondi, 1976°. p. 50.
*1'S. GEORGE, Poesie, Traduzione e prefazione a cura di Leone Traverso, Milano, E. Cederna [Tip. E. Gualdoni], 1948,
2 edizione riveduta e raddoppiata, p. 51.

*2 vedi: WOLFGANG BRAUNGART, Asthetischer Katholizismus — Stefan Georges Rituale der Literatur, Tiibingen,
Niemeyer, 1994, pp. 3 ss.

* CLAUDE DAVID, Stefan George — Sein dichterisches Werk, Miinchen, Hanser Verlag 1967, p. 77 ss. Sul rapporto delle
due poesie scrive David: “Qui abbiamo uno dei casi rari, in cui si puo parlare d'imitazione”.

12



bavarese che assume il ruolo di un dio fanciullo, riesce a tracciare nuovi percorsi
per la sua poesia nel segno dell’apollineo, e ad attribuire nuovi nomi alle cose.
Profondamente diversa ¢ 1’esperienza di Hofmannsthal che, nella famosa Brief des
Lord Chandos, 1901, sonda la profondita dell’inconscio™. Qui percepiamo una
partecipazione muta agli oggetti, sperimentiamo una ‘mistica senza parole’.
Hofmannsthal descrive la dissoluzione dionsiaca dell’io, laddove in George 1’1o si
rafforza nel mito dell'alleanza maschile, basato su una nuova esperienza religiosa,
nella quale il dionisiaco dovrebbe essere infine dominato dall’apollineo®. Eppure
ambedue le posizioni si potrebbero definire come uno sviluppo della
Artistenmetaphysik di Nietzsche.

Anche Massimo Cacciari legge la Lettera di Lord Chandos nel contesto di
un’interpretazione di Stefan George che sottolinea il «potere del linguaggio

poetico» di George:

Qui [nella Lettera di Lord Chandos] si esprime nella sua immediatezza la perdita del rapporto
semantico - ma, ancor piu I’abbandono dell’utopia georghiana sul potere del linguaggio poetico, la
sua possibilita d'essere sintesi di forma e materia - che il suo dire possa essere ‘corpo’ della
Stimmung ‘autonoma’, ‘interiore’.[ ...] La sua straordinaria importanza sta nell’essere documento
crudo, senza appello, della dissoluzione delle ragioni stesse sia della lirica della Nervenkunst sia

alla risposta a essa propria di George.*’

Hofmannsthal: Elektra

Il contatto di Hofmannsthal con i temi orientali non ¢ certo superficiale. In
gioventu scrive liriche sotto forma di gazel *’ e una Novella della 672esima notte,
(Das Mdrchen der 672. Nacht) in cui € gia tematizzato il problema dell'estetismo.

Vienna, la sua citta, ¢ da lui definita Porta Orientis™.

* Per la traduzione italiana si veda: HUGO von HOFMANNSTHAL, Lettera di Lord Chandos. Introduzione di Claudio
Magris, Milano, Rizzoli, 1985.

5 Cfr. S. GEORGE, Werke, vol. I, cit., p. 350: “Der du uns aus der qual der zweiheit 16stest/ Uns die verschmelzung
fleischgeworden brachtest/ Eines zugleich und Andres - Rausch und Helle”.

* MASSIMO CACCIARI, Krisis — Saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein, Milano, Feltrinelli,
1977, p. 165.

7 Poema in strofe monorime e in metri quantitativi, d’uso frequente nella letteratura araba, persiana, turca e urdu, la
prima volta imitato nella letteratura tedesca da Friedrich Schlegel nel 1803, poi da Goethe (Divan), da Friedrich
Riickert, da August Platen ed altri.

8 Cfr. A. FUCHS-SUMIYOSHI, Orientalismus in der deutschen Literatur , cit., p. 10.

13



L’austriaco Hugo von Hofmannsthal e il tedesco Stefan George vissero per una
vita in una vicinanza produttiva che perd difficilmente si potrebbe definire
un’amicizia, perché Hofmannsthal non volle mai sottomettersi al predominio di
George, mantenendo la propria autonomia. Ad ogni modo si pensa che Stefan
George sia il destinatario Lettera di Lord Chandos e 1 due scrittori sono
accomunati da gusti letterari e scelte estetiche: ad esempio sono entrambi
ammiratori di Gabriele D’Annunzio® e George ¢ anche il traduttore delle sue
liriche.

Elektra di Hofmannsthal appartiene alla medesima congerie dell’estetismo di
Algabal. Ma se Algabal si pud leggere come una delle forme radicali
dell’estetismo, I’Elektra rispecchia invece la crisi o il superamento di questa
corrente.

Gia nel Chandos-Brief, apparso poco prima dell’Elektra, si pud osservare una
tendenza verso cid che ¢ primitivo, arcaico, al di 1a dei limiti. La lettera puod essere
letta come una radicalizzazione del concetto nietzschiano del dionisiaco e
dell’apollineo. Ma qui I’equilibrio tra apollineo e dionisiaco, richiesto dal primo
Nietzsche, ¢ abolito in favore del dionisiaco. L’apollineo, tutto cid che puo dirsi
forma dello spirito, non ¢ piu in grado d'innalzare esteticamente la realta:
1’avvento del dionisiaco comporta un’irruzione nel ferino™’. Secondo Walter Jens,
Hofmannsthal anticipa con cio gli sviluppi dell’arte del Novecento®'. Qualcosa di
simile si puo dire anche della sua rielaborazione dell’Elettra di Sofocle. Ma in
questo caso si aggiunge, secondo le affermazioni stesse di Hofmannsthal,

I’elemento dell’Oriente e del Matriarcato.

* Cfr. Hugo von Hofmannsthal, Gesammelte Werke in Einzelausgaben, (a cura di Herbert Steiner), Prosa, Band 1,
Frankfurt/M., Fischer Verlag; pp. 147-158: Gabriele D ’Annunzio I; pp. 207-211: Gabriele D’ Annunzio II; pp.233-241:
Der neue Roman von d’Annunzio [si tratta del romanzo Le vergini delle rocce]; pp. 288-299: Die Rede Gabriele
d’Annunzios.

*% Qui si deve ricordare il famoso brano della Lettera nel quale il ‘selvaggio’ (romantico) si cambia nell‘animaleso’
(della decadenza) con tratti veramente ripugnanti per 1’esteta Hofmannsthal; si veda, Lettera di Lord Chandos, cit., p.
49: “Ora, non molto tempo fa, avevo disposto di spargere abbondante veleno per i topi nelle latterie di uno dei miei
possedimenti. Verso sera me ne uscii a cavallo, e potete immaginare come non pensassi piu alla cosa. E poi, come
procedevo al passo sui campi sconvolti da solchi profondi, con nulla vicino di piu sinistro di una covata di quaglie che
si levavano in volo, e lontano sopra i campi ondosi il grande sole calante, di colpo mi si spalanco dentro quella cantina,
piena della lotta con la morte di quel popolo di ratti. C’era tutto dentro di me: ’aria fresca e stagnante carica dell’odore
dolceacuto del veleno, e lo strepito degli stridi di morte che si rompevano contro i muri ammuffiti; i convulsi spasimi
dello sfinimento, di disperazioni che si incalzano confusamente; la folle ricerca di uno scampo; il freddo sguardo di
furore di due che si incontrano a una fessura bloccata.”

! Cfr. WALTER JENS, Der Mensch und die Dinge. Die Revolution der deutschen Prosa, in «Akzente», 4, 1957, p. 319-
323.

14



Come rileva Michael Worbs®®> nel suo libro cosi ricco d'informazioni:
«Hofmannsthal ha letto ’antica tragedia con gli occhi di Bachofen, ha provato a
ricostruire i resti della preistoria mitica trasmessi nella tragedia del V secolo, [...]
un procedimento che non ¢ tanto lontano da quello della psicoanalisi di Freud»™.
Hofmannsthal cerca di evidenziare nelle tragedie greche il mito pregreco,
orientale e matriarcale, sulla scia di Bachofen, che era stato il primo a voler
interpretare 1’Occidente nella luce dell’Oriente, ad interpretare il greco a partire
dal pregreco, il patriarcato dal matriarcato: nell’Elettra, pero, I’Orientalismo serve
da tramite per rappresentare un’irruzione in fasi piu profonde e ‘prelogiche’; come
¢ chiaro nelle /ndicazioni di scena, dove leggiamo: «ll tipo di scenografia riflette
angustia, imprigionamento, segregazione [...]. La parete di fondo della casa reale
offre quello sguardo che rende le grandi case in Oriente cosi misteriose e
perturbanti. Nei piani piu alti solo qua e 1a sono sparpagliate alcune finestrelle a
cui la forza del pittore dara quello che dell’Oriente ¢ spiato e segretoy”".

Il dramma di Hofmannsthal ¢ quindi molto piu di un rifacimento dell’opera
omonima di Sofocle. Elettra ¢ al centro del dramma, pronta a sacrificare la propria
identita per I’ideale della vendetta, ma come Amleto incapace di agire.

Al contrario dell’Elettra di Sofocle, che sempre sottolinea la sua ragionevolezza,
I’Elettra di Hofmannsthal agisce in maniera inconsapevole. Come nella Lettera di
Lord Chandos emerge nel dramma la concomitanza del selvaggio e del ferino.
L’Elettra di Hofmannsthal parla e agisce come fosse in trance, ed ¢ rappresentata
con 1 tratti patologici dell’isteria. Nel finale muore nella ‘danza anonima’ di una
menade, identificandosi in tutto con le seguaci di Dioniso. L’Elettra sofoclea
invece raggiunge, insieme al fratello, la liberta™.

«Altri tratti decisamente ‘moderni’ connotano la figura di Elettra: le teorie
freudiane sull’isteria prima di tutto, ma anche alcuni stilemi del decadentismo
europeo, nonché grandi opere come Das Mutterrecht di Bachofen e Psiche di
Rohde e, naturalmente e pit di tutte, Die Geburt der Tragédie di Nietzschen®,
L’Elettra che parla in trance sarebbe dunque una sorella della isterica O. in cura

da Freud e Breuer. In effetti si possono riscontrare alcuni influssi diretti. Ma

>> MICHAEL WORBS, Nervenkunst: Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende, Frankfurt/M., Europ.
Verlagsanstalt, 1983, p. 288.

> Ivi, p. 279.

>* H.VON HOFMANNSTHAL, Elektra. Tragédie in einem Aufzug, Stuttgart, Reclam, 2001, pp. 65 ss.

>> Cosi commenta il Coro nei versi finali della tragedia antica.

% ANDREA LANDOLFI, Hofmannsthal e il mito classico, Roma, Artemide Edizioni, 1995, p. 36.

15



Michael Worbs corregge il significato di questa lettura : «meno gli Studi
sull’isteria, molto piu Psiche di Erwin Rohde fornisce materiale per la danza di
Elettra»’’. Si potrebbe quindi parlare, parafrasando Nietzsche, di una nascita
dell’Elektra di Hofmannsthal dallo spirito della filologia classica, dato che nel
dramma I’interesse per I’inconscio si manifesta sia dal punto di vista filologico
che psicoanalitico. Gia in Rohde la danza ¢ interpretata nel contesto della cultura
orientale e piu precisamente islamica, con un riferimento diretto a Dschelaleddin
Rumi: «Chi conosce la forza della danza ¢ in dio; poiché sa come 1’amore
uccida»’®.

L’influsso della filologia classica, soprattutto di Bachofen, si manifesta nella
rappresentazione di Clitemnestra che in Hofmannsthal riprende, anche
nell’abbigliamento, molti dei tratti della ‘grande madre’: il suo grembo ¢ «I’oscura
portay attraverso la quale Elettra ¢ venuta al mondo e insieme la tomba di
Agamennone e, ancora, ¢ la natura stessa, cieca e indifferente fattrice e divoratrice
di creature. A ragione, dunque Elettra la paragona al mare: «Tu mi hai sputato
fuori, come il mare, /vita, padre, un fratello e una sorella: /e di nuovo hai
inghiottito, come il mare, /vita, padre, un fratello e una sorella»™’.

Come Eliogabalo anche Elettra appartiene perd ad un contesto europeo, € non solo
tedesco: richiama figure topiche della decadenza come Salomé e Luli. E
opportuno ricordare che a Hofmannsthal la sua Elettra, a compimento dell’opera,
sembro troppo selvaggia, troppo dionisiaca o troppo isterica, e che in una lettera
dell’anno 1903 esprimeva 1’esigenza di scrivere un supplemento apollineo, un
dramma dal titolo Oreste a Delfi: «Nella sua chiusura quasi spasmodica, nella sua
spaventosa assenza di luce il dramma risulterebbe assolutamente intollerabile
anche a me se non avessi sempre avuto in mente, come una seconda parte

idealmente inseparabile dalla prima, I’Oreste a Delfi, un’idea che mi ¢ molto cara

°7 M. WORBS, op. cit., p. 294.

A LANDOLFI, Hofimannsthal e il mito classico, cit., p. 56, nota 63: «Sicuramente le ultime parole di Elettra (,Ai!
Liebe totet! aber keiner fahrt dahin und hat die Liebe nicht gekannt!”) GW D 11, p. 239; Ah, I’amore uccide! ma non vi e
chi muoia senza aver prima conosciuto I’amore!”) furono suggerite a Hofmannsthal dalla lettura di Rohde [Psyche -
Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, 4. Auflage ,Tiibingen, J.C.B. Mohr (P. Siebeck), 1907] vol.Il, p.
27; tr.it., p. 362, dove ¢ riportata questa frase del mistico Dschelaleddin Rumi: “Chi conosce la forza della danza ¢ in
dio; poiché sa come I’amore uccida”, frase che Rohde spiega cosi: “Nella lingua di questi mistici cio significa: egli sa
come questo tendere appassionatamente al ritorno a Dio, all’Anima che ¢ nel tutto, spezzi le barriere dell’individualita
in ogni singolo uomo: Ché dove nasce I’amore si spende 1’lo, il despota oscuro™».

> Elettra, traduzione di G. Bemporad, Milano, Garzanti, 1981, p.45. Cfr. A. LANDOLFI, Hofmannsthal e il mito
classico, cit., p. 38, ci offre un’indicazione interessante: dal punto di vista del matriarcato di Bachofen, Clitemnestra
avrebbe tutto il diritto di uccidere il marito appena tornato dalla spedizione. Cfr. JOHANN JAKOB BACHOFEN,
Matriarcato - Ricerca sulla ginecorazia del mondo antico nei suoi aspetti religiosi e giuridiche, Tomo 1, a cura di
Giulio Schiavoni, Torino, Einaudi, 1988, p. 162.

16



e che si basa su una versione del mito piuttosto apocrifa non elaborata da nessuno
. .. . 1. 60 . . .
dei tragici antichi»” . Ma di questo dramma programmato si trovano solo pochi

frammenti nel lascito di Hofmannsthal.

Stefan George dopo la fin de siécle: il mito del dominio

Mentre Hofmannsthal cerco di superare la crisi della lingua ricorrendo alla
dimensione sociale del dramma — questa ¢ la sua stessa interpretazione nelle
annotazioni ad me ipsum — Stefan George percorse una strada diversa come

attestano i versi tratti dal Tappeto della vita (Teppich des Lebens, 1900):

»Schon lockt nicht mehr das wunder der lagunen
Das allumworbene triimmergrofie Rom
Wie herber eichen duft und rebenbliiten
Wie sie die Deines volkes hort behiiten -

Wie Deine wogen - lebensgriiner Strom!6!

“La meraviglia delle lagune non attira gia piu

Neanche Roma dalle grandi rovine e da tutti ammirata
Come I’aroma acerbo delle querce e i germogli delle viti
Come coloro che custodiscono il tesoro del Tuo popolo
Come le tue onde - fiume verde della vita.”

(Traduzione di G. Dorr)

Dall’esotica Venezia, “meraviglia delle lagune”, ricca di suggestioni orientali, e
da Roma, antica e cristiana, George si rivolge al natio Reno, il cui verde richiama
i colori del paesaggio tedesco. Cio che affascina non ¢ piu la Fremde, lo straniero
e ’estraneo, ma il ‘proprio’, il ‘nazionale’. Questo cambiamento segna per George
il superamento del decadentismo e dell’estetismo attraverso 1’alleanza maschile
(Mdinnerbund) che egli pone a fondamento della ‘Germania segreta’®. Il ritorno in
patria coincide con la fondazione di una nuova religione nazionale al centro della

quale vi ¢ un dio fanciullo, che questa volta ha i tratti di un ragazzo bavarese,

S0 A. LANDOLFI, Hofmannsthal e il mito classico , cit., p. 44.

'S, GEORGE, Werke, cit., p. 174 s.

52 Non a caso il libro del noto germanista italiano Furio Jesi sui miti nella cultura tedesca dell’ultimo secolo porta il
titolo: Germania segreta: miti nella cultura tedesca del '900, Milano, Silva, 1967.

17



poeticamente elevato con il nome tardoantico di Massimino (Maximin). Egli ¢ il
simbolo del rinnovamento nazionale, il centro e la legittimazione dell’alleanza
maschile.

Da un punto di vista della storia delle religioni Maximin ¢ quello che Lévi-Strauss
definisce un bricolage, una nuova divinita costituita da elementi germanici e
greco-romani; nel fondo perd ¢ un ulteriore e coerente sviluppo della metafisica
degli artisti (Artistenmetaphysik). Per la nostra riflessione ¢ di centrale importanza
che questo nuovo dio rappresenti anche una nuova sintesi della coppia degli
opposti ‘apollineo e dionisiaco’, una sintesi in cui, in maniera inversa all’Elettra
di Hofmannsthal, 1’apollineo domina sul dionisiaco. Poiché il dionisiaco
rappresenta il femminile-orientale e 1’apollineo invece il maschile-occidentale, si
tratta, nella logica di questo costrutto, anche del superamento dell’opposizione
‘maschile-femminile’ e, con cid, del mito del predominio della ‘grande madre’.
George era un profondo conoscitore di Bachofen e come Bachofen vedeva
positivamente lo sviluppo del matriarcato orientale nel patriarcato occidentale,
prima romano-pagano e poi cristiano. Alla fine di questo sviluppo voleva
affermare con la sua alleanza maschile una sorta di patriarcato potenziato. Alla
concezione di una nuova sintesi del dionisiaco e dell’apollineo, George collegava
la fondazione di una societa orientata su ‘dominio e servizio’.

La nuova, talvolta blasfema, interpretazione che George dava dello spirito
occidentale e della sua storia religiosa pud essere analizzata prendendo ad
esempio alcune sue poesie. Nel bel mezzo della Prima Guerra Mondiale George
scrisse Der Krieg (La Guerra) in cui, non diversamente da D’ Annunzio, si ergeva

a profeta nazionale. In questa poesia 1’ultima strofa recita:

,Der an dem baum des Heiles hing warf ab

die blasse blasser Seelen — dem zerstiickten

im glut-rausch gleich. Apollo lehnt geheim

An Baldur: ‘Eine weile wihrt noch nacht.

doch diesmal kommt vom Osten nicht das licht.’

Der Kampf entschied sich schon auf sternen.*¢3

“Colui che era appeso all’albero della salute
Si libero dal pallore delle anime pallide - simile al lacerato

nell’ebbrezza infocata. Segretamente Apollo si accosta

%'S. GEORGE, Werke, vol. 1, cit., p. 414 s.

18



A Baldur: ‘Per un po’ resta ancora notte.
Ma questa volta la luce non proviene da Oriente.’
La lotta si decise gia sulle stelle.”

(Traduzione di G. Dorr)

In colui che ¢ appeso all’«albero della salvezzay ¢ facile identificare Gesu Cristo.
Ma in questa poesia Cristo si trasforma in Dioniso liberandosi del «pallore delle
anime pallide» - i cristiani -, e diventando identico al Dioniso «in pezzi», lacerato,
la cui caratteristica ¢ 1’«ebbrezza infocata». Nel seguito «Segretamente Apollo si
accosta/ A Baldur». Baldur, il dio germanico della luce, viene assimilato ad
Apollo, un’operazione sincretica che ha un significato profondo: «Per un po’ resta
ancora notte. / Ma questa volta la luce non proviene da Oriente.». Vale a dire: la
guerra durera ancora per un periodo indeterminato e poi ci sarda una nuova
‘redenzione’, verra un nuovo Cristo, ma questa volta dall’Occidente: dunque ex
Occidente lux. Cio dovrebbe sottintendere che a portare nuova luce sara la
‘Germania segreta’ di George, oppure come si dira piu tardi il ‘Nuovo Reich’.
Con una interpretazione al limite del blasfemo si annuncia un nuovo impero
mondiale, probabilmente germanico, che dovrebbe subentrare all’epoca cristiana.

Nel poema intitolato ‘Templari’, che risale al 1907, la ‘grande madre’ orientale
che nell’Elektra di Hofmannsthal ha i tratti di Clitemnestra, ¢ richiamata
all’ordine e violentata, in un'oscena fantasia maschile. In un’epoca di crisi della
storia mondiale che, alludendo alla mitologia germanica ¢ chiamata ‘notte del
mondo’ ed ¢ caratterizzata dalla decadenza e dalla riduzione delle nascite, i
templari, da sempre associati alle Crociate e alla sottomissione dell’Oriente,

costringono la ‘grande nutrice’ a riprendere il suo lavoro di partoriente.

»TEMPLER

Und wenn die grosse Néhrerin im zorne

Nicht mehr sich mischend neigt am untern borne,
In einer weltnacht starr und miide pocht:

So kann nur einer der sie stets befocht

Und zwang und nie verfuhr nach ihrem rechte
Die hand ihr pressen - packen ihre flechte

Dass sie ihr werk willfahrig wieder treibt:



Den leib vergottet und den gott verleibt. ¢+

“TEMPLARI

E quando la grande Nutrice in collera
Senza piu mescolarsi a noi si china sulla sorgente in basso,
Bussa, rigida e stanca, in una notte spaziale:

Allora solo uno che sempre lottava contro di lei

E la domava e mai agiva secondo le sue leggi

Le puo stringere la mano, impugnare le sue trecce,
Perché riprenda la sua opera con condiscendenza:
Renda divino il corpo e renda corporeo il dio.”

(Traduzione di Arata Takeda)

Solo I’alleanza maschile (Mdnnerbund) che ¢ sempre stata ostile alla ‘grande
nutrice’ e quindi alla ‘grande madre’, pud per costrizione generare la nuova
nobilta: «Perché riprenda la sua opera con condiscendenza: / Renda divino il
corpo e renda corporeo il dio.». Questi versi si riferiscono ad un insegnamento
fondamentale della ‘religione’ di George. Nella sua casta di dominatori si incarna
I’ideale del superuomo. I templari sono chiaramente i «combattenti per la nuova
vitay, quindi i discepoli e gli adepti di George: nella loro avversione per la
‘grande madre’ incarnano la sua ideologia fondata sulla alleanza omoerotica che
in segreto prepara il ‘Nuovo Reich’.

Come anche in altri componimenti di George la ‘grande madre’ ¢ ridotta ‘a colei
che procura materiale’ ([...] «la femmina concepisce I’animale/solo 1’uomo crea
1’uomo e la donna »*). Nella logica delle teorie qui discusse, il femminile che
s’identifica con il dionisiaco e [’orientale, ¢ delimitato, superato o almeno
dominato. E evidente che 1’opera di George ha anche una dimensione politica.
Non a caso i suoi componimenti in versi erano letti negli anni Venti dal mov-
imento giovanile di destra (Jugendbewegung) e non a caso il successivo Terzo

Reich si baso proprio sull’associazionismo maschile (SS/SA4).

64 1.
Ivi, p. 255.
53 Ivi, p. 387: “Das weib/ Gebiert das tier, der mann schafft mann und weib”.

20



Stefan George ieri e oggi

Negli anni decisivi della Repubblica di Weimar, la cerchia di George esercitd un
notevole dominio spirituale sulla cultura tedesca, in gran parte attraverso le
cattedre universitarie tenute da suoi discepoli (per la germanistica Friedrich
Gundolf e Max Kommerell). Ma anche Walter Benjamin era affascinato dalle
poesie di Stefan George e, solo oggi, la ricerca ha messo in luce le presenze
ebraiche tra i suoi adepti®.

In una recensione del 1933 dal titolo Riickblick auf Stefan George®, Walter
Benjamin distingue tra George e la sua cerchia, assumendosi implicitamente il
ruolo del critico per eccellenza del poeta. Anche Theodor W. Adorno — che si
riteneva allievo di Benjamin — interpretd le poesie di George® e mise in musica
alcune di esse. Dopo la seconda guerra mondiale, la visione elitaria di George
cadde in discredito (come profeta nazionale ¢ quasi dimenticato, tranne che nelle
storie della letteratura) anche a causa della sua vicinanza al Terzo Reich. Ma ¢ un
fatto assodato che la filosofia ermeneutica di Gadamer deriva in parte dalla scuola
georghiana®. Dalla meta degli anni Novanta la critica ha preso una nuova
direzione, p.e. con il libro di Stefan Breuer’, il cui titolo Asthetischer Fundamen-
talismus suggerisce un rapporto con [’attualitd. Con metodi sociologici e
psicologici Breuer riesce a disegnare una nuova immagine del poeta: anche lui
pone 1’accento sulla connessione tra politica e poesia, dimostrando che in George

il fondamentalismo estetico ¢ stato una variante di quello religioso e politico.

Stefan George e Gabriele D’ Annunzio

% GERET LUHR, Asthetische Kritik der Moderne: iiber das Verhdltnis Walter Benjamins und der jiidischen Intelligenz
zu Stefan George, Marburg an der Lahn, Literaturwissenschaft.de, 2002.

7 WALTER BENJAMIN, Riickblick auf Stefan George, in: Gesammelte Schriften. Unter Mitw. von Theodor W. Adorno,
hrsg. von Rolf Tiedemann, Band: 3. Kritiken u. Rezensionen. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1972. pp. 392-399. La
distinzione tra George e i suoi seguaci viene riproposta da M. CACCIARI, Krisis, cit. pp. 143 ss. “George, non George —
Kreis”.

68 George, in: THEODOR W. ADORNO, Noten zur Literatur, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998, p.
523-535 (=Gesammelte Schriften. Hrsg. von Rolf Tiedemann u.a. Bd.11)

9 MANFRED FRANK, Gott im Exil — Vorlesungen iiber die Neue Mythologie, vol. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1988, p. 258.

7% STEFAN BREUER, Asthetischer Fundamentalismus — Stefan George und der deutsche Antimodernismus. Darmstadt:
Wiss. Buchg.,1995.

21



La concezione di George di una cultura dominata dall’apollineo-maschile in
determinati tratti ricorda D’Annunzio’' e soprattutto il suo romanzo I/ Fuoco
(pubblicato nel 1898), anche se in D’ Annunzio manca (almeno apparentemente)
1’avversione per il femminile’>. Nel romanzo, il protagonista Stelio Effrena, che &
circondato da giovani che lo ammirano, riesce con un discorso improvvisato a
trarre in suo potere la massa di ascoltatori riunita nel Palazzo Ducale di Venezia.
Si potrebbe pensare che questa massa informe e senza volonta debba intendersi
come femminile e sia come tale domata, dominata dal genio del giovane oratore.
In ogni caso egli la disprezza, e preparando il suo discorso, dice ironicamente:
«Andro ad bestias».” Per lui il popolo & «il mostro formidabile dagli innumerevoli
volti umani».”* Eppure, come George, anche Stelio Effrena (e con lui il suo
creatore) si considera un poeta-profeta. Davanti alla massa Stelio si sente
divinizzato: nel suo discorso si descrive come un Titano, dunque un figlio della
terra, che si dirige verso Venezia portando con sé un’annunciazione e un
rinnovamento spirituale. Ma diversamente dai seguaci di George, Stelio si sente
Dioniso, mentre D’ Annunzio vorrebbe incarnare lo Ubermensch nietzscheano per
condurre 1’Italia nel nuovo secolo. La sua autorappresentazione come
Ubermensch ha un intento chiaramente politico-culturale.

D’Annunzio fa parte di un trend generale in cui il superamento del pensiero
decadente della fin-de-siecle si carica di valenze ideologiche, estetiche e insieme
politiche. In ci0 ¢ molto vicino a George ¢ a Hofmannsthal, e I/ fuoco assurge

oggi al ruolo di testimone di un’epoca che presagiva future trasformazioni

' Su D’Annunzio come ‘fenomeno’ europeo e ‘mito’ — come George — cfr. ERWIN KOPPEN, Décadence und
Symbolismus in der franzosischen und italienischen Literatur, in HELMUT KREUZER (a cura di), Jahrhundertende —
Jahrhundertwende, 1 Teil.. (= Neues Handbuch der Literaturwissenschaft Bde. 18 und 19) Wiesbaden, Akademische
Verlagsgesellschaft Athenaion 1976), p. 101: “Zum letzten Male in der europdischen Literaturgeschichte galt die
Uberzeugung, daB die Poesie letztlich nicht von dieser Welt sein kénne, sein diirfe, da8 auch der Dichter, wenn auch
kein unirdisches, so doch ein auller-, gar anti-irdisches Wesen sei, der Schopfer eines anderen, aus Worten gebildeten
Kosmos, schoner denn alle Realitdt”. Un altro critico tedesco pone 'accento nello stesso volume sulla presenza del
superuomo nelle opere di D’Annunzio. Si veda: OSACAR BUDEL, Die italienische Literatur 1890-1920, in: H.
KREUZER, op. cit., p. 209: “Hinsichtlich der Entwicklung des D’ Annunzianischen Gedankengutes sei vor allem auf die
Romane Le vergini delle rocce (1895) verwiesen, in dem seine Theorie des Ubermenschen vollkommen zutage tritt. ...
In diesen ,Romanen der Rose’ ... war die Theorie des Ubermenschen in allen Einzelheiten vorbereitet worden. Doch
bleibt sich dieser gleich, ob er Andrea Sperelli heilit (1/ piacere), Tullio Hermil (L ’innocente, 1892), oder Giorgio
Aurispa (Il trionfo della morte, 1894). Der Stelio Effrena des Fuoco (1900) ist dann lediglich ein weiteres Exemplar
solcher Supermenschen ™.
7> Jirgen Wertheimer invece vede gia nel giovane D’Annunzio “ ... das Gebot der Tétung der Frau als mannliche
Erlésungshoffnung.” si veda: JURGEN WERTHEIMER, Astheten? Aktivisten? Terroristen? D ’Annunzio und Stefan
George, in: JURGEN WERTHEIMER/ JOHANNA BOSSINADE (a cura di), Von Poesie und Politik: zur Geschichte einer
dubiosen Beziehung, Tiibingen, Attempto Verlag, 1994, p. 18.
Z GABRIELE D’ ANNUNZIO, I/ fuoco, Milano, Mondadori, 1996, p. 21.

Ivi, p. 37.

113

22



radicali.”” In George e in D’Annunzio il fascino iniziale per la decadenza e la
debolezza muta infatti repentinamente in violente fantasie maschili che
preannunciano il Fascismo e il Nazionalsocialismo, o addirittura ne influenzano

gli sviluppi’®.

Conclusioni

In Holderlin, il dio che viene da Oriente e va ad Oriente, funge da mediatore tra i
due mondi; dio ‘a venire’, porta i tratti utopici di una conciliazione e di una
redenzione futura. Insieme testimonia una remota e originaria comunanza tra
Oriente e Occidente che la grecita preserva in quanto di essa ci riesce ancora
oscuro ed estraneo. L’elemento orientale ¢ come un mezzo di contrasto che porta
a una migliore comprensione della cultura greca rendendoci i greci piu familiari in
cio che ce li rende piu “estranei”. E cio equivale a dire che 1’Oriente ci aiuta a
capirci meglio.

In George I’Oriente ¢ rappresentato in un primo momento da figure come quella
di Eliogabalo che stanno appieno nella tradizione dell’estetismo europeo. La

concezione della cultura greca che George sviluppa dopo la svolta del secolo,

7> La conessione tra fin de siécle e fascismo in D’Annunzio viene evidenziata in VOLKER KAPP (a cura di), Italienische
Literaturgeschichte, Stuttgart/Weimar, Verlag J.B. Metzler, 1992, p. 311: “Er [scil. D’Annunzio] treibt den Dandy in
der Nachfolge Baudelaires und Huysmans auf die Spitze, extrovertiert ihn gleichsam und importiert zugleich deren
Formen in die Politik, deren Asthetisierung er wie kein anderer vorbereitet, ohne letztlich dauerhaft der groBe Akteur
werden zu konnen, der er zu sein traumt, da ein anderer, Mussolini, ihn ebenso virtuos beerbt und ihn als Vertreter eines
nur dsthetisch dominierten Herrschaftsgestus zum Ornament des faschistischen Staates neutralisiert”. Analogamente
Jiirgen Wertheimer: “Und genau in dieser Vermischung und Uberschichtung zweier Lebenskonzeptionen — eines
spitdekadenten psychologistischen Asthetizismus im Stile Wagners auf der einen Seite und jenem vitalilistisch,
tibermenschlich inspiriertem Aktionismus’ in der Art Nietzsches auf der anderen — scheint mir auch ein Spezifikum und
ein bedrohliches Potential von D’Annunzios spiterer Konzeption zu liegen” (J. WERTHEIMER, Astheten? Aktivisten?
Terroristen?, cit., p. 17).

76 J. Wertheimer vede una congruenza tra i profeti e i politici del fascismo/ nazismo: “Gemeinsame fatale Denkfigur
Georges wie D’ Annunzios, Hitlers wie Mussolinis, ist jenes magische ,Stirb und werde’, wobei aus der Annahme der
,Wiedergeburt’ die Legitimation, ja die Verpflichtung zur Uberwindung, das heift zur Vernichtung des Bestehenden
abgeleitet wird” (ivi, p. 24); distingue tuttavia I’atteggiamanto e il messaggio dei poeti da quello dei politici: “Im
Grenzbereich, in der Dunkelzone zwischen poetischem Wort und politischer Tat wird [von D’Annunzio] das Arsenal
jener Denkbilder kreiert, die wenig spéter zu einer vernichtenden Realitdt werden sollten und konnten. Verkiirzt auf die
Sprache der Poetik erwartete man Argumentationen dieser Art auch in den Reden Hitlers und Mussolinis zu begegnen.
Diese Erwartung wird jedoch in der Mehrzahl der Fille enttduscht, dergestalt, dal sich zwar die Forderungen nach
Disziplin, Hérte, Zucht dort artikuliert finden, ebenso wie der Ha3 gegen das Prinzip der Demokratie und die Klasse des
Biirgertums und deren Normen, selten jedoch die literarischen Szenarien der Gewalt voll ausformuliert werden. Es ist
evident, daB hier pragmatische Vorsicht, nicht etwa personliche Riicksichtnahme bestimmend ist. Im ‘Freiraum’ der
Literatur ist moglich, was in der Sprache der Politik chiffriert beziehungsweise negiert werden muf3, oder, paradox
formuliert: diejenigen, deren Arbeitsfeld das Wort ist, verlagern die Gewalt der Aktion auf den Bereich des Wortes;
diejenigen, deren Arbeitsbereich die Wirklichkeit ist, kaschieren ihn mit Worten und realisieren ihn faktisch” (ivi, p.
21).

23



sulla scia di di Bachofen e soprattutto Nietzsche, assimila invece il dionisiaco
all’orientale e al femminile, per decretarne la riduzione a pura materia
procreatrice, destinata ad essere vinta, sottomessa e all’occorrenza anche
violentata dall’Occidente, cio¢ dal principio maschile dell’apollineo. Solo cosi
potra nascere uno stato (maschile) ordinato e anche una vera arte, poiché, alla luce
di quest'antropologia grecizzante, lo stato e 1’arte funzionano secondo le stesse
regole. Quest’immagine dell’Oriente corrisponderebbe — lo si deve ammettere —
col giudizio che Edward W. Said ha formulato sulle funzioni che I’Oriente ha
assunto nell’immaginario occidentale.

Anche nella Elettra di Hofmannsthal la dimensione orientale serve al superamento
della crisi dell’estetismo, ed apre a nuove dimensioni arcaiche e primitive,
avvalendosi degli apporti della filologia classica e insieme della psicoanalisi.
Elettra diventa una delle figure femminili eminenti della scena europea. Non
sembra preludere alle posizioni conservatrici (seppure non cosi radicali come
quelle di George) che Hofmannsthal assumera piu tardi, quando nel famoso
discorso tenuto a Monaco nel 1927 coniera la formula della cosiddetta
Konservative Revolution (‘Rivoluzione conservatrice’)’”’, di cui si dichiarera
seguace.

Nella Morte a Venezia (Der Tod in Venedig, 1913) di Thomas Mann, I’apollineo
protagonista, Aschenbach, ¢ vittima del suo duplice amore per la citta di Venezia,
“porta orientis” infettata per giunta dal colera proveniente dall’India, e per il
giovane polacco Tadzio. E questo duplice amore ¢ destinato a farlo sprofondare —
come Lord Chandos — in una dimensione dionisiaca squallida e ripugnante’®. Non
a caso anche quest’opera vorrebbe essere un tentativo di superamento della
decadenza di Fine Secolo, vorrebbe poter promuovere un nuovo classicismo.

La crisi del Decadentismo e dell’Estetismo che portd in alcuni autori di fine
secolo al culto del superuomo e all’associazionismo maschile, inaugurd un

fondamentalismo estetico e politico da cui il passo verso il Fascismo e il

" Cfr. ARNIM MOHLER, Die Konservative Revolution in Deutschland 1918 — 1932. Ein Handbuch. Dritte, um einen
Ergénzungsband erweiterte Auflage. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989, p.10: “Virulent wird der
Begriff [scil. Konservative Revolution] im deutschen Sprachgebiet allerdings erst durch seine programmatische
Verwendung in Hugo von Hofmannsthals Rede ‘Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation’ von 1927”.

8 Cfr. FREDERICK ALFRED LUBICH, Die Entfaltung der Dialektik von Logos und Eros in Thomas Manns “Tod in
Venedig*, in: COLLOQIA GERMANICA - Internationale Zeitschrift fiir germanische Sprach- und Literaturwissen-
schaft, University of Kentucky, t. 18, 1985, p. 148: “Aschenbach wird eins mit dem Rausch der Berauschten. Eros in
der Gestalt des apollinischen Gottes erhob den Kiinstler in gottdhnliche Selbstvollendung, Eros in der Gestalt eines
dionysischen Damons stiirzt ihn in animalische Selbstzerstdrung”.

24



Nazionalsocialismo fu in certi casi assai breve. Certo, sarebbe errato leggervi un
semplice automatismo.

Di recente il filosofo Peter Sloterdijk ha definito i fascisti e i nazisti del Nove-
cento ‘euro-talebani’. Non resta che sperare che questi ‘euro-talebani’ non
abbiano come eredi i seguaci di un occidentalismo fondamentalista né i seguaci di

un orientalismo fondamentalista di nuovo stampo nel terzo millennio.

25



