Dr. Georg Dorr, Tiibingen

Vortrag auf der Jahrestagung der Klages-Gesellschaft in Hannover vom 19.-21.
September 2008). Erschienen in: Hestia — Jahrbuch der Klages-Gesellschaft,
23, 2008/09. S. 113-129.

Dionysos, Sokrates, Jahwe - Zu Ludwig Klages' Buch 'Die psychologischen
Errungenschaften F. Nietzsches' (1926)*

Wie sehr man auch versucht hat, den Philosophen und Graphologen Ludwig Klages als
,Prafaschisten’ zu entlarven,1 so ist doch zunichst festzustellen, dafl er im Dritten Reich mit

seiner Mutterrechtsnostalgie wenig Anklang fand.”

* Die hier vorgetragenen Thesen stammen teilweise aus meinem Buch: Muttermythos und Herrschaftsmythos.
Zur Dialektik der Aufklirung um die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in der
Frankfurter Schule. Wiirzburg: Koénigshausen & Neumann. 2007. 380 S. (Epistemata: Reihe Literaturwissen-
schaft 588). — Dort wird der Zusammenhang zwischen Bachofen, Nietzsche, den Kosmikern und Stefan George
im Kontext daregstellt.

! Siehe: R. Faber, Minnerrunde mit Grifin: die "Kosmiker" Derleth, George, Klages, Schuler, Wolfskehl und
Franziska zu Reventlow; mit einem Nachdruck des ,,Schwabinger Beobachters.“ Lang, Ffm. 1994, hier figuriert
Klages als: ,,Prafaschist 1* (S. 80), ,,Prafaschist 2 (S. 84).

* Siehe: A. Rosenberg, Gestalt und Leben, Vortrag gehalten am 27. April an der Martin-Luther-Universitit
Halle —Wittenberg, Max Niemeyer, Halle 1938. Bei diesem Text handelt es sich um eine Polemik gegen den
Dionysiker Klages, der mit dem am Apollinischen ausgerichtetenen Nationalsozialismus nicht in Einklang zu
bringen ist: ,,Apollon heifit, in einem Namen zusammengefalit, dieses uns wesenverwandte Griechentum.* (S.
16) Weiter moniert Rosenberg, dal Klages die Rassenkunde nicht wahrgenommen habe (S. 18) und bezeichnet
seine Philosophie als ,,Kulturpessimismus® (S. 12). Deswegen mull die Bewertung von Klages - trotz lobender
Worte in der Einleitung der Rede - negativ ausfallen und ein scharfer Trennungsstrich gezogen werden: ,,Wir
sehen hier eine jener sektiererischen Gestalten [scil. Klages] vor uns, die, mit dhnlichen Worten operierend wie
die nationalsozialsozialistische Bewegung - Leben, Seele -, gerade die Grundlagen unserer Bewegung zersetzend
[!] beriihren.“ (S. 24) - In seinem kiirzlich in Paris erschienen Buch Signes et insignes de la catastrophe: de la
swastika a la Shoah (Eclat, 2005) versucht Jean-Luc Evard auch L. Klages (neben Alfred Schuler) zu einem
unmittelbaren Vorldufer und Parteigénger des Dritten Reiches zu machen. Das Problem von Evards Vorgehen
scheint mir darin zu bestehen, daf} zeitgleiche Phdnomene nebeneinander gestellt werden und dabei ein zwischen
ihnen bestehender Zusammenhang suggeriert wird. So wird A. Schulers friihe Beschiftigung mit dem
Hakenkreuz zum Beleg seiner Vorlduferschaft des NS. DaB sich Guido von List etwa zur gleichen Zeit mit
diesem Symbol beschéftigt hat, stellt keinen Zusammenhang zwischen den beiden her, oder gar einen
Zusammenhang zwischen Schuler und Hitler. Wieviel Hitler in dieser Hinsicht aus Osterreich mitgebracht hat
zeigt nachpriifbar: Brigitte Hamann, Hitlers Wien - Lehrjahre eines Diktators, Pieper, Miinchen 1996, passim.
Die historische Einordnung des Hakenkreuzes, gerade in Bezug auf Klages’ Geistesverwandten A. Schuler, ist
kiirzlich viele genauer gezeigt worden von Raymond Furness, Zarathustra's children - a study of a lost
generation of German writers, Camden House Rochester, NY 2000, S. 91ff. Auch Furness’ Darstellung von L.
Klages selbst (S. 99-123) ist genauer und weniger spekulativ als die von Evard. - Da3 Klages von der fritheren
volkischen Jugend, die z.T. in der Hitlerjugend aufgegangen war, auch noch nach 1933 hoch geschétzt wurde, ist
— mit Evard - nicht zu bezweifeln. Dall Klages aber spitestens ab 1938 von den NS-Philosophen A. Baeumler
und A. Rosenberg ausgegrenzt wurde (s.0.), mu3 auch Evard bestdtigen (Siche: Evard, S. 77ff.)). - Wie

1



Eine rein ideologiekritische Position, wie z.B. Richard Faber sie in Bezug auf Klages
einnimmt, wird durch Autoren wie Stefan Breuer inzwischen korrigiert, die Klages’ Position -

wie schon W. Benjamin® — differenzierter sehen:

,» ... seine [scil. Klages’] Kritik des logo- und anthropozentrischen Denkens schreibt zwar in vielem Nietzsche
nur fort, nimmt aber zugleich entscheidende Motive der Vernunftkritik vorweg, wie sie erst wesentlich spiter,

unter ganz verschiedenen Vorzeichen, von Heidegger, der Kritischen Theorie oder vom franzdsischen
w4

Neostrukturalismus entwickelt wurden.
Der englische Germanist R. H. Thomas kritisiert die verschiedenen Zuordnungen Klages’
zum Nationalsozialismus. Er unterstreicht dagegen Klages’ Haltung gegen den Krieg in jeder
Form und vergleicht ihn deswegen mit G. Landauer, der sich ebenfalls auf Nietzsche berief.’
An den von R.H. Thomas angefiihrten Zitaten féllt auf, daB bei Klages auch ganz andere
Stellen zu finden sind als die, die in der ideologiekritischen Literatur immer wieder angefiihrt
werden. Eine neuere, ausgewogenere Beurteilung der Philosophie Klages’ bietet auch G.

Lubhr:

»Die Hellsichtigkeit auch von Klages’ 6kologisch begriindeter Zivilisationskritik ist nicht zu bezweifeln. So
entsteht im Fall Klages stets ein Streit zwischen denen, die die RechtméaBigkeit seiner kritischen Visionen

betonen und denen, die eher die faschistoiden Ziige hervorheben.*®

nachlédssig Evard mit ldngst beglaubigten Fakten umgeht, zeigt der Umstand, daB er auf S. 38, Anm. 28 den
Protagonisten von Thomas Manns Novelle Beim Propheten mit Alfred Schuler identifiziert. Schon nach einer
oberflachlichen Beschiftigung mit der deutschen Literatur der Jahrhundertwende weill man, da3 hier Schulers
Intimfeind, der katholische Kosmiker Ludwig Derleth, portratiert wird.

? Nach Erscheinen von Klages’ Hauptwerk Der Geist als Widersacher der Seele im Jahre 1932 schreibt W.
Benjamin an G. Scholem: ,,Dagegen weil} ich nicht, ob man in Jerusalem schon von dem groBen Werk von
Klages ,Der Geist als Widersacher der Seele’ spricht. Was mich betrifft, so habe ich den ersten Band obenhin
durchgesehen, es mit Exaktheit durchzustudieren, erfordert viele Wochen. Es ist nun, in welchen
Zusammenhingen auch immer der Verfasser einem suspekt sein und bleiben mag ohne Zweifel ein grofes
philosophisches Werk. Es wire vollig miifig, wenn ich Dir etwa hier andeuten wollte, worum es sich handelt.
Ich habe auch noch keine eigene ,Stellung’ zu dem, was darin steht, bezogen. In keinem Falle hitte ich mir
vorstellen kdnnen, daf3 ein so hanebiichener metaphysischer Dualismus, wie er bei Klages zugrunde liegt, je sich
mit wirklich neuen und weittragenden Konzeptionen verbinden kénne. Walter Benjamin, Briefe I/II, Hrsg. und
mit Anmerkungen versehen von Gershom Scholem und Theodor W. Adorno, Suhrkamp, Ffm. 1978, Bd. 11, S.
517f1.

* St. Breuer, Asthetischer Fundamentalismus - Stefan George und der deutsche Antimodernismus,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1995, S. 106.

> R. Hinton Thomas, Nietzsche in the Weimar Germany — and the case of Ludwig Klages, in A. Phelan (Hrsg.),
The Weimar Dilemma: Intellectuals in the Weimar Republic, Uninversity Press, Manchester 1985, S. 71-91; zu
Klages, Nationalsozialismus und Thomas Manns Vorwurf des Irrationalismus bei Klages, siche S. 84ff; zu
Klages und Landauer siehe: S. 88ff.

S G. Luhr, Asthetische Kritik der Moderne: iiber das Verhdltnis Walter Benjamins und der jiidischen Intelligenz
zu Stefan George, LiteraturWissenschaft.de, Marburg 2002, S. 203, Anm. 784.



Klages’ Priasenz in der Kultur der 20er Jahre ist gekennzeichnet durch seinen Ruhm als
Wiederentdecker Bachofens, wobei er — wie er selbst betont’ — Bachofen nicht eigentlich
wiederentdeckt habe, wohl aber dessen Bedeutung als intuitiver Erschauer (Visionir) eines
urspriinglichen matriarchalen Heidentums der Vorzeit® erkannt habe. Fiir diese
Neuberwertung Bachofens ist hervorzuheben, dafl Klages den doch dlteren Bachofen als den
Vollender Nietzsches bei der Deutung eines urspriinglichen Heidentums sah. Die durch
Klages angeregten und z.T. von seinen Schiilern besorgten Bachofen-Kompilationen® bilden,
im Ubrigen, einen Brennpunkt der geistigen Auseinandersetzung in der Weimarer Republik.
Das 1Bt sich an Tomas Manns ,Bildungsgang’ in den 20er Jahren zeigen.'® Dieser hat — trotz
Ablehnung der von ihm so bezeichneten ,,Klages-Weiber'' - Bernoullis im Sinne von Klages
zusammengestellte Bachofen-Kompillation zwei Mal ganz gelesen.

Vor diesem Hintergrund verwundert das Aufsehen, das Klages’ 1926 erschienenes Nietzsche-
Buch erregte, nicht.'> Schon fiir den 1922 erschienenen ,Kosmogonischen Eros’" hatte

Klages den Preis des Nietzsche-Archivs erhalten.'*

7 Siehe: F. Tenigl / H. Eggert Schroder, Ludwig Klages. Simtliche Werke. Hrsg. von Ernst Frauchiger u.a.:
Band: Suppl. 2,2: Die Geschichte seines Lebens. Von Hans Eggert Schroder. Das Werk, zweiter Halbband
(1920-1956), bearb. u. hrsg. von Franz Tenigl, Bouvier, Bonn 1992, S. 1069f.

¥ Fiir den Philosophen Klages bedeutet dieses urtiimliche Heidentum vor allem die Moglichkeit, einen
urspriinglichen BewuBtseinszustand zu erschlieBen, der dem der modernen Welt kontrér entgegengesetzt sei,
insofern, als damals — in der Vorzeit - Leib und Seele noch nicht durch den Geist getrennt gewesen wéren,
sondern vielmehr eine Einheit gebildet hétten.

’ M. Schréter (Hrsg), Der Mythos von Orient und Occident. Eine Metaphysik der Alten Welt. Aus den Werken
J.J. Bachofens. Mit einer Einleitung von Alfred Baeumler. C.H. Beck, Miinchen 1926; J. J. Bachofen, Urreligion
und antike Symbole: systematisch angeordnete Auswahl aus seinen Werken in drei Bdnde, hrsg. von C. A.
Bernoulli, Reclam, Leipzig 1926.

' M. Baeumler-H. Bruntriger-H. Kurzke (Hrsg.), Thomas Mann und Alfred Baeumler. Eine Dokumentation,
Konigshausen und Neumann, Wiirzburg 1989.

" Tbid. S. 180.

12 Zur Rezeption des Nietzsche-Buches durch Karl Lowith, Karl Jaspers, Ernst Bloch u.a.; siche: P. Bishop, The
Reception of Friedrich Nietzsche in the Early Work of Ludwig Klages, in Oxford German Studies, 2002, Nr. 31,
S. 129-160. Hier S. 134ff.

" L. Klages, Vom Kosmogonischen Eros, in L. Klages, Simtliche Werke, Hrsg. von E. Frauchiger u.a.. Band: 3,
Philosophie III. Philosophische Schriften. Mit einem Kommentar von H. Eggert Schroder. Bouvier, Bonn 1974 =
KE.

4 Siehe: ibid (Kommentar), S. 759, ,,Das Buch gehorte zu den meistgelesenen Werken der zwanziger Jahre. — Im
Januar 1923 wurde es mit dem ,Ehrenpreis der Stiftung Nietzsche-Archiv’ ausgezeichnet.*



Klages’ Auseinandersetzung mit Nietzsche vor dem Nietzsche-Buch

Nach seiner frithen Zarathustra-Lektiire als Student in Leipzig im Jahre 1891/92, die noch
keine tieferen Spuren hinterlieB," entdeckte Klages die Bedeutung Nietzsches fiir sich nach
seinem Bekanntwerden mit den Schriften Bachofens im Kosmiker-Kreis im Miinchen der
Jahrhundertwende. '®

Mit der Bachofen-Lektiire sieht Klages nicht nur seine ,,Zagreus-Jahre“17 beendet, sondern er
erkennt nun Zusammenhénge, die sein kiinftiges Weltbild bestimmen. Hier zeigt sich nun sein

neues Verstindnis Nietzsches. Klages schreibt dazu:

» ... nahm ich nun auch verwandte Erscheinungen wahr, fiir die zuvor mein Auge noch blind gewesen: seherische
GroBen aus dem vorsokratischen Schrifttum der Griechen - Nietzsche, den Bringer der Philosophie des
Orgiastischen - allermeist jedoch, wovon wir Wenigsten unter anderm Stern die fremde Erneuerung, Bachofen
aber die verspitete Erfiillung war: die von schwiarmenden Ahnungen flackernd erhellte Spétzeit jenes kurzen

Traumerwachens der germanischen Seele, das man miflverstehend Romantik nennt.“'*

Nietzsche wurde von den Kosmikern, die nach der ,Entdeckung’ Bachofens durch Klages im
Jahre 1899 in Miinchen als Gruppe sich erst fester zusammenschlossen, als Vorldufer und

Johannesfigur angesehen und entsprechend dieser Sichtweise gedeutet, nimlich als ein

' Ein Studienkollege hatte Klages Nietzsches ,Zarathustra’ ausgeliehen. Dazu schreibt Klages im Riickblick:
,»lch las nur wenige dieser ,Predigten’, wie ich es nannte und gab es [scil. das Buch] als fiir mich unschmackhaft
zuriick, da ich den ,Bibelton’ nicht ertragen konne.“ Siehe: H. Eggert Schroder, L. Klages. Simtliche Werke.
Hrsg. von E. Frauchiger u.a. Band: Suppl. 1: Die Geschichte seines Lebens. Die Jugend, Bouvier, Bonn 1966 =
Schroder, Jugend, S. 1102f.

' Zu den Kosmikern zdhlten Alfred Schuler, Karl Wolfskehl und Ludwig Klages (am Rande auch Ludwig
Derleth). - Zu den Kosmikern siche: G. Dorr, Archetipo e storia ovvero Monaco - Ascona: Prossimita tipolocica
e umana, in E.Barone-A.Fabris-F.Monceri (a cura di), Eranos - Monte Verita, Ascona, Edizioni ETS, Pisa, p.
105-122; in deutscher Sprache in: E. Barone-M. Riedl-A. Tischel (Hrsg.), Pioniere, Poeten, Professoren —
Eranos und der Monte Verita in der Zivilisationsgeschichte des 20. Jahrhunderts, Konighausen und Neumann,
Wiirzburg 2004. S. 155-170.

7 Der zerrissene und wiedererstandene Dionysos-Zagreus wird auch in Nietzsches ,,Geburt der Tragddie*
evoziert: ,,In jener Existenz als zerstiickelter Gott hat Dionysos die Doppelnatur eines grausamen verwilderten
Démons und eines milden sanftmiithigen Herrschers. Die Hoffnung der Epopten ging aber auf eine Wiedergeburt
des Dionysos, die wir jetzt als das Ende der Individuation zu begreifen haben: diesem kommenden dritten
Dionysos erscholl der brausende Jubelgesang der Epopten.© Siehe: F. Nietzsche, Sdmtliche Werke. Kritische
Studienausgabe in 15 Bdnden, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen / Berlin/ New York:
Deutscher Taschenbuch Verlag/ De Gruyter 1980 = KS 1 S. 72. Auf diese Stelle scheint sich Klages zu beziehen,
wenn er schreibt, Bachofen habe ihn ,, ... an den Ort der Epoptie geleitet, wo mir wesentliche Entdeckungen
beschieden waren ... .

'8 nach Schroder, Jugend, S. 238.



Unverstandener, der zum Opfer seiner Zeit geworden sei. Klages bezeichnet ihn noch in
seinem Nietzsche- Buch als ,,groBten Fesselsprenger der Menschheit.“"”

Von Nietzsche tibernehmen die Kosmiker die zentralen Begriffe ihrer Weltanschauung, eben
das Gegensatzpaar ,apollinisch-dionysisch’. Anders als Nietzsche bezeichneten sie mit
diesem Begriffspaar die Dichotomie von Matriarchat und Patriarchat, unter der sie die
Entwicklung der gesamten antiken Welt seit ihren Anfédngen sahen. In einem eigentiimlichen
Anachronismus hielten sie Bachofens spitromantische Mythenexegese fiir eine Steigerung
von Nietzsches FEinsichten in die antike Welt. Das bestimmte auch ihre Nietzsche-
Rezeption.”

Die Radikalisierung von Nietzsches Ansatz (jedenfalls in der ,Geburt der Tragddie) durch die
Kosmiker besteht also darin, da8 das Apollinische nicht als notwendiger Gegenpart fiir das
Dionysische gesehen wird, sondern daB es fiir sie vielmehr mit dem von Nietzsche
bekdmpften Sokratismus (und damit im weiteren Sinn auch mit dem Patriarchat) identisch
wird. Mit seiner Konzeption einer Duplizitdt dieser beiden Gotter sei Nietzsche — so Klages
spéter - selbst ein Opfer des von ihm gegeillelten ,Sokratismus’ geworden, denn fiir Klages
verschmilzt das Apollinische mit dem Sokratischen, das fiir ihn wiederum gleichbedeutend
mit dem von ihm so bezeichneten Jahwismus ist. Der letztere, in seiner Form als Paulinismus,
bestimmt nach Klages das Christentum.”' In seinem Nietzschebuch versucht Klages dies in
dem Kapitel: ,,Nietzsches Sokratismus*“** nachzuweisen. Vermutlich kannte Klages nicht die
Stelle aus Nietzsches Nachlal3, wo Nietzsche seinen Kampf mit dem eigenen Sokratismus
beschreibt: ,,Socrates, um es nur zu bekennen, steht mir so nahe, dass ich fast immer einen
Kampf mit ihm kimpfe. >

Den Kampf zwischen Matriarchat und Patriarchat, und damit zwischen dem Dionysischen

und dem Jahwismus, sahen die Kosmiker in Bachofen und Nietzsche prafiguriert. Nach ihrer

Auffassung konnten mythische, auBlerpersonliche und transhistorische Méachte in einzelnen

" So verwirft Nietzsche, der bisher grofte Fesselsprenger der Menschheit, folgerichtig alle je dagewesenen
Revolutionen.” L. Klages, Die psychologischen Errungenschaften Nietzsches, Vierte Aufl. Bouvier, Bonn 1977
=PES. 82.

*» Wie schon Nietzsche Bachofens Interpretation von Dionysos und Apollo modifiziert hatte, geben auch die
Kosmiker,wie gesagt, diesem mythologischen Doppelbegriff eine neue Bedeutung. Fiir sie wird Dionysos zum
Garanten der miitterlichen Vorwelt, wéhrend der ménnlich-patriarchale Apollo diese zerstort. Es besteht also fiir
sie zwischen beiden Goéttern eine radikale Dichotomie. Fiir Bachofen dagegen gehdren die beiden Gétter in eine
Entwicklungslinie, ja sie gehen teilweise ineinander iiber. Jedenfalls findet zwischen ihnen durch das
Fortschreiten der religiosen Entwicklung eine Aussohnung statt. Denn in Bachofens orphischer Theologie
beginnt die Entwicklung der Weltgeschichte mit der Herrschaft des Stoffes (Dionysos), um am Ende in der
Herrschaft des Geistes (Apollo) zu miinden.

2l PE S. 153: ,, [...] das geschichtliche Christentum ist Paulinismus, und der Paulinismus ist eine Sondergestalt
des Jahwismus.*

> PE S. 179-195.

2 KS 8 (Fragmente 1875) S. 97.



Personen wieder lebendig, revitalisiert, werden. Diese Personen, zu denen sie neben
Bachofen, Nietzsche und anderen (z.B. Konig Ludwig II von Bayern) auch sich selbst zahlten,
wiren dann gleichsam der Ort, an dem das Drama der Wiederkunft heidnischen Lebens - auch

24
,,Essenz*

genannt - sich vollzieht, auch wenn sie sich, wie Bachofen und Nietzsche, dessen
gar nicht bewulit gewesen seien. Nach Klages habe nicht nur Bachofen, sondern auch
Nietzsche sein eigenes ,,Urerlebnis“25 nicht verstanden.

In Hinblick auf Bachofen nimmt Klages eine Unterscheidung vor, die auch fiir seine
Interpretation Nietzsches von entscheidender Bedeutung sein wird, ndmlich die zwischen

Bachofens ,heidnischen Herzgedanken’ und seinen ,christlichen Kopfgedanken’. Nachdem er

diese Unterscheidung dargelegt hat, heif3it es im Jahre 1921 {iber Bachofen:

,Derselbe Forscher, der auf der einen Seite mit Worten, die wie unterirdische Quellen rauschen, die in sich
geschlossene Vollkommenheit des miitterlich umfangenden Chthonismus preist, in Vergleichung mit dem alles
Spédtere nur friedlose Unrast bedeute, bringt es fertig, auf der andern den Einbruch des friedenstorenden
Gegenwillens als Ubergang zu einer ,hoheren Stufe’ der Gesittung miBzuverstehen! Dies verwirrende Hin und
Her zwischen Herz und Kopf, seinem Trédger nicht im mindesten bewuf3t, war es sicherlich nicht am wenigsten,
was dem Versténdnis des groBen Entdeckers und seiner Anerkennung im Wege stand. Dessenungeachtet gelang
es Bachofen, das Bild der urspriinglichen Seele von der Tiinche der Jahrtausende zu befreien und dessen
unaussprechliche Schonheit uns ahnen zu lassen. Zum Tiefsinn und zur Wahrheit dieses Bildes den

. . . . . . . 26
erkenntnistheoretischen Schliissel zu bieten, ist eine unsrer eigenen Lebensaufgaben.*

Klages vollzieht an Nietzsche, wie gesagt, die gleiche Operation wie an Bachofen: er zerlegt
ihn in einen authentischen heidnischen und in einen nicht authentischen christlichen Teil.
»Wir bedienen uns vorldufig der vorwegnehmenden Formel: sdmtliche Entdeckungen
verdanke er [scil. Nietzsche] der heidnischen [hervorg. von Klages] Seite seines Charakters,
samtliche Irrtiimer dessen christlicher [hervorg. von Klages] Seite.**’ Nietzsches gesamtes

Werk sei von dieser Spannung durchzogen, entscheidend sei aber, dal diese Spannung sich

von Werk zu Werk steigere.

** A. Schuler, Cosmogonische Augen, Gesammelte Schriften, hrsg., kommentiert und eingeleitet von B. Miiller,
Igel Verlag, Paderborn 1997, Hier S. 312.
* Der Begriff Urerlebnis findet sich nicht zufillig schon bei Nietzsche selbst: KS 1 WL S. 879. - Zu Nietzsches
Unkenntnis seines eigenen ,Urerlebnisses’ siche: L. Klages, Sdmtliche Werke. Hrsg. von Frauchiger u.a. Band:
2. Philosophie Il. Der Geist als Widersacher der Seele. 5. Buch. Mit einem Kommentar von H. Eggert Schréder.
2. Auflage. Bouvier, Bonn 1981 = GaW S. 1349.
** KE S. 227f. - Der von der offiziellen Klassischen Philologie ausgegrenzte Bachofen wird hier aufgrund seiner
2E7ntdeckung des symbolischen Denkens zum Pionier einer avancierten Wissenschaft ernannt.

PE S. 180.



Dionysos bei Klages (vor dem Nietzsche-Buch)

Die folgende Aussage zu Nietzsche stammt aus dem Werk Vom Kosmogonischen Eros
(1921), mit dem Klages einem breiteren Publikum bekannt wurde. Im Anhang zu Vom

Kosmogonischen Eros, bei einer Aufzédhlung der ,Quellen’ des Werkes, liest man:

»Nietzsches ,Geburt der Tragddie’ bedeutet den Anfang einer neuen Auslegung der seelischen
Grundlagen des Altertums, somit der gesamten Vorgeschichte iiberhaupt und muf} fiirder von
jedem gekannt und verarbeitet sein, der sich irgend an die Erforschung symbolischen Denkens
und mythischen Trdumens heranwagen will. Unwesentliche Mingel des hochbedeutenden
Werkes sind zu erblicken in der Ubernahme Schopenhauerischer Kunstwérter und in der
Hereinziehung von Musikproblemen, ein wesentlicher dagegen in jener ganz unscharf
begrenzten Fassung des Apollinismus, die den Entdecker zu bemerken verhindert hat, dal3
dessen hinreichend definierbarer Bedeutungsgehalt mit dem ihm so griindlich vertrauten

,Sokratismus’ zusammenfalle.**®

Doch schon in ,,Rhythmen und Runen - Nachlal} zu Lebzeiten*” findet immer wieder eine
Auseinandersetzung mit Nietzsches Konzept des Dionysischen statt. In diesen Aufzeich-
nungen aus Klages’ Miinchener Zeit (bis 1915) wird der Sieg der Olympier - im Zeichen des
Herakles — iiber die matriarchale Vorwelt beschrieben: ,Die Geschichte des Herakles
versammelt auf ein Haupt den durch Jahrtausende gedehnten Kampf und endlichen Sieg
dieses Reiches - von den Griechen das olympische genannt -, dessen wahrster Vertreter nicht
Zeus ist, sondern Apollon, der Pythontdter.>® Denn wie bei Nietzsche ist es fiir Klages das
von Sokrates favorisierte Motto des Apollo, das in diesem Falle die ,Vorwelt’, d.h. ein
urspriingliches matriarchales Heidentum, zerstort: ,,Kein harmloser Spruch [scil. Erkenne dich

selbst] stand iiber dem Eingang des delphischen Tempels: es war der Spruch des kommenden

**KE 8. 494.

* Unter diesem Titel gab Klages im Jahre 1944 seine bis zum Jahre 1915 entstandenen Dichtungen und
Aufzeichnungen heraus. L. Klages, Rhythmen und Runen. Nachlafp - herausgegeben von ihm selbst, Johann
Ambrosius Barth, Leipzig: 1944 = RR.

" RR S. 421. - Die Python-Schlange, eine Ausgeburt der Gaia (Mutter Erde), wurde von Apollon bald nach
seiner Geburt, aus Rache fiir deren Verfolgung der Leto, Apollos Mutter, in Delphi getotet.



Jenseitsglaubens. Das griechische Leben hat sich von ihm leiten lassen, und das pelasgische

. . . 31
Wissen ist an ihm zerbrochen.*

Obgleich Dionysos als ,.Spitling der Vorwelt“** diese nach Auffassung des jungen Klages
nicht bestimmt haben kann, wird sie von ihm in ,Rhythmen und Runen’ doch mit

dionysischen Kategorien beschrieben:

»Wissend, dafl die Welt durch vergidngliche Masken lacht und den in ihren Reiz verstrickten mit plotzlicher
Vernichtung trifft, und dennoch ihrem flammenden Trug ergeben sein: so will es der Geist dionysisch sich
opfernder Trunkenheit. Vor ihm verblaBt als wiirdelos, was Sklavensinn vom Leben erhandeln will: die
Gewohnheit mechanischen Fortbestehens. Selbst der Ehrgeiz des Wollens, der mit Taten die Blatter der
,Geschichte’ fiillt, wird toter Larm gespenstischer Emsigkeit. Wie aus Sternenfunken purpurne Nacht so wolbt
sich aus Augenblicken des Verloderns der Tempel des Blutes, das die Zeit nicht kennt und im ,ave et vale’ den

weltdurchpulsenden Eros weiB.«"

Deshalb wird im Kosmogonischen Eros der nach Klages urtiimliche Eros (aus Hesiods
Theogonie) mit dem Dionysischen in Verbindung gebracht: ,,Was die wenigen Ziige [scil. des
kosmogonischen Eros] erkennen lassen scheint einigermallen dem Bilde zu gleichen, das mit
kiihneren Strichen in seiner denkwiirdigen ,Geburt der Tragodie’ Nietzsche vom Zustand des
dionysischen Rausches zeichnet.* **

. . . .. 35 . . . .
Insofern wire also die kosmische Religion™ auch eine dionysische. Danach wird von Klages

im KE das Verhiltnis von Dionysos und Eros weiter differenziert:

,,und ohne Frage diirfte man den erotischen Zustand auch einen dionysischen nennen, wennschon nicht ganz mit
dem gleichen Rechte den dionysischen einen erotischen. Beide stimmen nidmlich allerdings {iberein sowohl in
der ekstatischen Seelenverfassung als auch zumal in jenem umsichgreifenden Uberwallen, das (mit einer
Wendung Nietzsches aus Schopenhauer) die Schranke der ,Individuation’ durchbricht und das Sonderleben

zuriickversenkt in das Leben der Elemente.

Hier wird die ,kosmogonische’ mit der dionysischer Ekstase fast gleichgesetzt, somit Klages’

Zentralbegriff des ,Kosmischen’ mit Nietzsches ,Dionysischen’ nahezu in Ubereinstimmung

'RR S. 423.

32 Wohl nie hat ein Gott auf solche Art den Erdkreis erobert wie dieser Spitling der Vorwelt. Nicht Schwert und
Brand begleiten seine Ziige ... .“ RR S. 404.

PRRS. 411f.

**KE S.387.

> An eine Wiederkunft der kosmischen Religion glaubt Klages bis 1905. Siehe: Schroder, Jugend. S. 397f.
Spater will Klages dem endgiiltig verlorenen heidnischen Leben durch sein wissenschaftliches Werk ein
Monument setzen.

*KE S. 387.



gebracht. Auch das Nachwirken des Dionysos in der griechischen Kultur sieht der frithe

Klages ganz wie Nietzsche in der ,Geburt der Tragddie’:

»Man weil}, daB der Einbruch des Dionysos in Hellas die Begeisterungsmantik und jede Art korybantischer
Katharik nach sich zog, die Aristoteles scharfsinnig als das Wesen der Tragddie erkannte. So speiste der

unterweltliche Strom selbst apollinisches Schauen und spendete glithenden Nebel bis in die Geisterhéhe des
«37

Olymp.

,,Die psychologischen Errungenschaften F. Nietzsches “(1926)

Aus einem bereits 1919 in Basel gehaltenem Vortrag®® entsteht Klages’ Nietzsche-Buch
(1926), das den schon erwihnten schroffen Dualismus bei der Interpretation von Nietzsches
Werk widerspiegelt. Uber seine Ergebnisse resiimierend, stellt Klages gegen Ende des Buches

fest:

,,Wir haben aber schon im ersten Abschnitt und dann im zweiten immer vernehmlicher auf den verheerenden
Selbstwiderspruch aufmerksam gemacht, der darin liegt, daB derselbe Denker, der wie kein anderer die

Verbrechen des Willens zur Macht am Leben enthiillt, das Leben selber als eben diesen Willen zur Macht zu

verstehen unternimmt.*>’

Diesen ,Selbstwiderspruch’ bei Nietzsche kann Klages leicht erkldren. Nach seiner
Auffassung beruht er auf der in Nietzsches Werk herrschenden Dichotomie zwischen
,heidnisch’ und ,christlich’. Auf dieser Dichotomie fuflt seine Interpretation. In seinem
Wunsch, den Nihilismus zu iliberwinden, habe Nietzsche nicht auf das in ihm virulente
Dionysische gesetzt, sondern auf das Apollinische (bzw. auf das Sokratische, das fiir Klages,
wie gesagt, wiederum identisch ist mit Jahwismus und Paulinismus). Damit habe Nietzsche
den Nihilismus aber vollendet und nicht iiberwunden.** Nach Klages* Auffassung ist

Nietzsche an seinem (letztlich christlichen) Konzept eines Willens zur Macht, der ein

’RR 8. 406.

*¥ Klages hielt diesen Vortrag in Basel im Bernoullianum, im gleichen Saal (und an dem gleichen Pult), an dem
ziemlich genau 50 Jahre zuvor Nietzsche den Vortrag ,,Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten* gehalten
hatte. Siche: P. Bishop, zit., Hier. S. 140.

*PE S. 180.

* Diese Auffassung zeigt eine erstaunliche Nihe zu Heideggers Nietzsche-Interpretation aus der Zeit des Dritten
Reiches, in der dieser Nietzsche als ,ziigellosen Platoniker’ auffaf3t.



lebensfeindliches Prinzip darstelle, gescheitert, denn der Wille gehdre nicht zu den emotiven,
sondern zu den Verstandeskriften.*'

Klages’ Deutung von Nietzsches Werk beruht auf einer ungewdhnlich genauen Textkenntnis
von Nietzsches Gesamtwerk, so da3 der schon erwihnte englische Germanist R.H. Thomas

. 42
von einer ,close knowledge*

spricht. Auch bezieht Klages sich bei seiner Nietzsche-
Interpretation immer wieder auf seine eigene Philosophie, die er als erfolgreiche Fortsetzung
von Nietzsches Werk betrachtet, da er in seinem eigenen Denken den Grundwiderspruch von
Nietzsches Philosophie, die Verwechselung des Willens zur Macht mit dem Leben selbst (und
die sich daraus ergebenden Folgen), aufgeldst habe.

Auf den ersten Seiten seiner Untersuchung betont Klages, daB sich die zentralen Themen in
Nietzsches Werk von Anfang bis zum Ende gleich bleiben. Die von der Nietzsche-Forschung
sonst unterschiedenen Phasen seines Denkens spielen fiir ihn keine Rolle.* Auch ist fiir ihn
Nietzsche weder ein Aphorismatiker noch ein Dichter, sondern der erste ,Seelenforscher (=
Psychologe)’.* Klages’ Absicht ist die Darstellung des ,,Grundgedanken[s] von Nietzsches
Seelenkunde. "

Als Psychologe biete Nietzsche aber nicht nur eine Kritik der moralischen Werte, sondern
auch ,,wichtige Beitrdge* zur ,,Erkenntniskritik* (PE S. 158). Klages betont auch — zu Recht -
, daf} der von manchen als sprunghaft-aphoristisch argumentierend eingeschdtzte Nietzsche
,»ein Fanatiker der Folgerichtigkeit™ (PE S. 183) gewesen sei.

Der philosophische Hintergrund, vor dem Klages Nietzsche als ersten Psychologen sieht, hat
zwei Aspekte. Zum einen sei Nietzsche ,, ... der Entwicklungstheoretiker des Wertcharakters
der Allgemeinbegriffe ... “ (PE S. 57) gewesen, zum andern sehe Nietzsche jeden Wertbegriff
darauf hin an ,, ... ob er nicht einen Notstand des Willens zur Macht verhehle ... .“(PE S. 65)
Auf der einen Seite seien also Begriffe nach Nietzsche nicht wertfrei und nur vom Verstand

geprigt, sondern sie hdtten eine (oft grausame) Vorgeschichte und ihre genealogische

Ableitung lege ihre Herkunft offen, auf der anderen Seite verdeckten eben diese Begriffe

*'In PE will Klages nachweisen, daB Nietzsche nicht zwischen Trieben und Triebfedern (Interessen) zu
unterscheiden vermag. Siehe: PE: S. 78.

2 p. Bishop, zit., S. 142: ,His analysis is very rich and detailed, reveal an extraordinarily close knowledge of
almost all of Nietzsche’s writings, and it deserves [ ... ] to be taken more seriously than has been the case until
now.” Schon vorher beklagt Bishop die fehlende Rezeption von Klages’ Nietzsche-Buch. S. 134: ,,And, with the
exception of the recent book of Furness, the secondary literature on Klage’s reception of Nietzsche is remarkably
thin.” Gemeint ist das schon zitierte Buch von: R. Furness, Zarathustra's children - a study of a lost generation
of German writer, Camden House Rochester, NY 2000.

# Klages spricht von der ,, [...] Folgerichtigkeit und Einstimmigkeit der Leitgedanken in den verschiedensten
Schriften dieses Seelenforschers ... ““ und weiter heilt es: ,,Nietzsches gleichbleibende Ansichten iiber die Jahre
hinweg beziehen sich auf alle Gebiete [...] . “ PE S. 15.

#  Wir wiinschen nun [...] die Anschauung zu vertreten, daB mit Nietzsche die Seelenforschung (=Psychologie)
im allereigensten Sinn erst begonnen habe [...] .“ (PE S. 10).

“PES. 16.

10



(verborgene) Absichten derer, die sie benutzen. Sie driicken einen ,, ... Notstand des Willens

zur Macht ...““ aus.

Wille zur Macht: jiidisch, paulinisch, christlich

Der Wille zur Macht zeigt sich nach Nietzsche zuerst - und Klages folgt ihm hier - in der
Askese des Priesters. Die Juden aber sind in Nietzsches ,Genealogie der Moral’ das
asketische und priesterliche Volk schlechthin. Sie haben damit zuerst den Willen zur Macht,
und zwar radikal, verkorpert: ,,Die Juden sind ihm [scil. Nietzsche] das Volk der bisher
michtigsten und erfolgreichsten Priesterlichkeit.“** Klages sicht aber deutlich die
»sonderbare[n] Zwiespéltigkeit”, die in Hinblick auf das jiidische Volk in Nietzsches
,Genealogie der Moral’ tatséchlich zu finden ist. Denn einerseits bewundere dieser bei ihnen
eine ,,Unerbittlichkeit des priesterlichen Willens zur Macht, andererseits sieht er im Priester
als solchen und damit in den Juden einen ,, ... gegen das Leben gerichtete[n] Machtwillen des
Lebensneides ...“ ,, ... so wird er [scil. Nietzsche] zum leidenschaftlichen Bekdmpfer des
Priesters und somit abermals des Juden als der vollkommensten Darstellungsform dieser Art
von Krankheit“*’ Durch den Apostel Paulus ist nun nach Klages, der auch hier Nietzsche
folgt, diese Krankheit zur Grundlage der abendlindischen Kultur geworden.”® Denn als
Ausgangspunkt des Christentums sieht Klages den von ihm so bezeichneten Paulinismus.

(Interessanterweise bleibt auch bei Klages, wie bei Nietzsche, Jesus selbst von dieser Polemik

ausgeschlossen):

» [...] das geschichtliche Christentum ist Paulinismus, und der Paulinismus ist eine Sondergestalt des Jahwismus.

[...] Damit indessen hitte sich die Psychologie des Christentums in eine Psychologie des Judentums

umgewandelt, und darauf lauft es bei Nietzsche allen Ernstes hinaus. “*

“PES. 152.

“7PE S. 152f.

* Eine hervorgehobene Rolle beim Sieg ,Judias’ iiber Rom nimmt nach Nietzsches Auffassung im ,Antichrist’
der Apostel Paulus ein (KS 5 S. 286 f.), der mit wenig schmiickenden Beiwortern bedacht wird. Nietzsches
Haltung zur jiidischen Religion ist aber, wie Klages unterstreicht, ambivalent oder besser ,dialektisch’. In der
,Genealogie der Moral’ sieht er die Juden als die Erfinder der Sklavenmoral, aber mit dieser Erfindung hétten sie
tiberhaupt erst Tiefe und Dynamik in die Entwicklung des moralischen Empfindens gebracht. In ,Jenseits von
Gut und Bose’ duBert er sich deshalb positiv zum Judentum (KS 5 JGB S. 192).

* PE S. 152 — Weiter bezeichnet Klages auf derselben Seite in Hinblick auf Nietzsches Entlarvung des
Christentums die : ,, [...] von Nietzsche gemeinte und enthiillt Gesinnungsgrundlage [als] Jahwismus.*

11



Bereits hier jedoch zeigt Klages die Grenzen von Nietzsches Einsichten auf. Zwar bezweifelt
er keineswegs die bleibende Bedeutung, die ,, [...] einzigartige Stirke in der Kennzeichnung
des Lebensneides, in der Enthiillung seines Ressentiment, in der Aufweisung der
,weltgeschichtlichen’ Folgen einer werteschaffenden Rachsucht [...],’° aber er weist auf die

gleichsam eurozentrische Perspektive dieser Einsichten hin:

»lhr redet vom Menschen, so sagt er [scil. Nietzsche] dem Sinne nach, meint aber den Christen und legt

deswegen an den wirklichen Menschen einen Kanon an, der fiir das ganze Altertum und fiir die gesamte

auBlerchristliche Menschheit ungiiltig ist.«!

Ein Kritikpunkt Klages’ an Nietzsche besteht also darin, da3 dieser den Menschen mit dem
vom Paulinismus geprigten Christen gleichsetzt,”> und damit die Antike und die gesamte
aullereuropdische Menschheit nicht in seine Kritik der Moral einschlieBt. Aber Klages’
prinzipielle Einwénde reichen viel weiter. Denn nach seiner Auffassung stellt sich Nietzsche,
indem er den Willen zur Macht mit dem Leben gleichsetzt,” selbst auf die Seite des
lebensfeindlichen Jahwismus bzw. Paulinismus, wobei er seine eigene dionysische bzw.
heidnische ,Seite’ unterdriickte. Eine ,schauderhafte Bekundung des lebensfeindlichen
Nihilismus“ sieht Klages in folgender AuBerung: ,Leben ist wesentlich Aneignung,
Verletzung, Uberwiltigung der Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hirte, ... und
mindestens ... Ausbeutung.*>*

Dieser Auffassung stellt Klages eine ,,rein dogmatische Fassung* seiner eigenen Philosophie

gegeniiber, mit der er Nietzsches Selbstwiderspruch aufzuldsen glaubt:

»Wir scheiden von der Lebenszelle metaphysisch den Geist als eine auferweltliche Macht und finden mit
Nietzsche den Schliissel zum Wesen des Geistes nicht im Intellekt, sondern im Willen. Wenn wir deshalb statt
Geist auch Wille sagen, so bedeutet das, dal im Menschen und nur im Menschen die tierischen Triebantriebe
groftenteils in Willensantriebe verwandelt wurden und Triebe in entsprechendem Umfang den um Vorherrschaft

kimpfenden Interessen wichen.*>

Y PE S. 139. Wenn man Nietzsches Argumentation zu Ende fiihrt, wire, so Klages, das ,, ... Leben an sich selber
krank.“ PE S. 143.

I PE 147f.

52 » [ ... ] mit seiner Lehre von der werteschaffenden Rache am Leben verallgemeinert er nur, was er ermittelt zu
haben glaubte vom Geist des Christentums.“ PE 147.

3 PES. 144: ,.Und es ist folglich falsch bis in Grund und Boden die Gleichung: Leben =Wille zur Macht.*
*PES. 144,

»PES. 144,

12



Die Unterscheidung zwischen natiirlichen Trieben und vom Geist bestimmten Triebfedern (=
Interessen) sei Nietzsche nicht gelungen.’® Deswegen habe er nicht durchschaut, daB der
Wille nicht zum Leben, sondern zum Geist gehore. Klages’ Hauptwerk aber triagt dem Titel
,Der Geist als Widersacher der Seele” (erschienen von 1929-1932). Absicht dieses
monumentalen Werkes (1550 Seiten) ist es zu zeigen, dall der Geist als auBerweltliche Macht
eine urspriinglich bestehende polare Einheit von Korper und Seele zerstort habe. Die
Darstellung dieser Zerstorung bzw. der dem Leben wesensfremde Qualitit des Geistes wird
auf verschiedenen Ebenen durchgefiihrt, einer erkenntnistheoretischen, aber auch einer
historischen (wobei ethnologischen Belegmaterial fiir die untergegangenen Stufen des
menschlichen BewuBtseins eine wichtige Rolle spielt).

Nietzsche habe nun in diesem weltgeschichtlichen ProzeB als ,der bisher grofite
Fesselsprenger der Menschheit™ (PE S. 82) insofern eine zentrale Rolle eingenommen, als er
auf Grund der ,,Leiblichkeit™ (ebd.) seiner Philosophie den ,,Gegenangriff der Instinkte des
Leibes” (ebd.) gegen die Interessen des Geistes (= Triebfedern), hinter welchen der
»vermeinte Gott™ steht, gefiihrt habe. Allerdings unterlag er dabei und deutete den Leib in
einen Willen zur Macht’’ um (ebd.).

In Nietzsches spdten Fragmenten wird der Wille zur Macht als der Grundantrieb angesehen,
der alle anderen Triebe und Affekte beherrsche. Gerade dieser Zentralthese muB3 Klages
widersprechen. Der Wille gehort, wie gesagt, seiner Auffassung nach nicht zum

“>% Das Wollen gehe auf das Vorgestellte, nicht auf das Bild.”’ Das

»triebméBigen Streben.
Wollen spaltet also die urspriingliche Triebhaftigkeit des Menschen.”” Bei Klages kann
Wirklichkeit nur erlebt, aber nicht begriffen werden.®® Urteile haben nur eine hinweisende
Funktion,”” keinen Wahrheitsheghalt. Da der Wille zum Geist gehort, ist er folglich
unwirklich. Er dient blof3 der Macht und dem Nutzen. Die ganze abendlidndische Philosophie
ist nach Klages ,logozentrisch’, weil sie Urteile mit der Wirklichkeit verwechselt. Klages

{ibernimmt zwar Nietzsches Trieb- und Affektenlehre,® die er in héchsten Toénen lobt, nimmt

ihr aber den Hauptimpuls, indem er den Willen nicht zu den Trieben zihlt.**

°PE S. 78.

7 PE S. 85: Der Wille zur Macht ist bei Klages diejenige Eigenschaft, die ,, [...] sdmtlichen Triebfedern
ausnahmslos gemein ist.

¥ L. Klages, Samtliche Werke. Hrsg. von E. Frauchiger u.a.. Band: 3. Philosophie III. Philosophische Schriften.
Mit einem Kommentar von H. Eggert Schroder, Bouvier, Bonn 1974, S. 642.

*ibid,. S. 643 f.

0 Das Wollen ist die Praxis des Abstraktionsprozesses [hervorg. von Klages].” ibid., S. 644.

%! Siche: L. Klages, Wahrheit und Wirklichkeit, in: Bd. TI1.

2 GaW S. 586.

% Erstes Kapitel in: PE S. 9-16.

% Von Ernst Bloch wird dies ausdriicklich moniert: Siche P. Bishop, zit., S. 138.

13



Auch Nietzsches spétes Dogma von der ewigen Wiederkehr des Gleichen ist fiir Klages vom
Geist bestimmt. Deshalb ist es abzulehnen.”” ,Er [scil. Nietzsche] will [scil. mit dem
Gedanken von der ewigen Wiederkehr] den Mechanismusbegriff {iberwinden, fiihrt aber in
Wahrheit zu dessen duBerster Ubertreibung und mag insofern fiir das vollkommen gewordene

“66 Dieser heidnische

Gegenteil der pelasgischen Wiederbringung des Ursprungs gelten.
,Ursprung’ soll hingegen in Klages’ Philosophie von der ,Wirklichkeit der Bilder’ gerettet
werden: ,,’Ewige Wiederkunft’ meint bestindiges Abermals aller je dagewesenen
Sachverhalte, kreisformige Zeit’ dagegen bestindige Erneuerung unaufhaltsam flieBender

Bilder.<®" [Hervorh. von Klages]

Moralkritik und Erkenntniskritik

Zurecht weist Klages darauf hin, daB Moralkritik und Erkenntniskritik bei Nietzsche
zusammengehdren: ,,Hitte Nietzsche seine Forschungen in Systemform geboten, so wiirde
seine Lehre vom Lebensneid den First, diejenige vom Verhéltnis des BewufBtseins zum Leben
das Fundament abgeben.” (PE S. 158) Wie der ,Wille zur Macht’ die Triebe des Menschen
unterdriickt und organisiert (was Nietzsche letztlich — zum Zweck der Ziichtung - gutheif3t),
so bemichtigt er sich auch der Erscheinungen. Auch der Erkenntnisdrang ist also ,Wille zur
Macht’. Hier hat Nietzsche — nicht nur in Klages’ Auffassung - wirklich Bahnbrechendes
geleistet. Denn was Horkheimer und Adorno, iibrigens in engem AnschluB an Klages,*® in der
,Dialektik der Aufkldrung’ ausfiihrlich thematisieren, némlich, daBl die instrumentelle
Vernunft die innere Natur des Menschen ebenso unter den Begriff zwinge wie die dullere, ist
bei Nietzsche schon mit aller wiinschenswerter Deutlichkeit formuliert:*’ ,Wir kénnen nur

eine Welt begreifen, die wir selber gemacht haben.“ (nach PE S. 164; aus: ,Wille zu

6> Ausgeheckt [wurde die ewige Wiederkehr] bereits in der Schule der Pythagorier und neuerdings bekanntlich
von Nietzsche [hervorg. von Klages] vertreten.” GaW S. 1349.

% ibid.

*7ibid.

8 Siche dazu: M. GroBheim, ,,Die namenlose Dummbheit, die das Resultat des Fortschritts ist” —
Lebensphilosophie und dialektische Kritik der Moderne, in Logos: Zeitschrift fiir systematische Philosophie.
N.F. 1996. S. 97-133; siehe auch: G. Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklérung
um die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in der Frankfurter Schule. Wiirzburg:
Koénigshausen & Neumann. 2007, das Kapitel: Mythos und Dialektik der Aufkldrung, S. 104-184.

% Weshalb Nietzsche von Horkheimer/Adorno auch als Denker der , Dialektik der Aufklirung’ bezeichnet wird.

14



Macht’).70 Und noch préignanter: ,,Wissenschaft: Umwandlung der Natur in Begriffe zum
Zweck der Beherrschung der Natur.“ (nach PE, S. 158).

Auch in Hinblick auf Nietzsches Erkenntniskritik gilt nach Klages der ,furchtbare
Widerspruch (PE S. 158), der die Moralkritik bestimmt. Denn zum einen behaupte Nietzsche,
die Wahrheit sei unbedingt wiinschenswert’! (damit hétte Nietzsche den ,,Sokratismus®
{ibertrumpft’?), zum anderen aber, die Wahrheit sei nicht wiinschenswert, es geniigten auch
Stufen von Wahrscheinlichkeit.”” In ihrer radikalsten Form, von Klages als ,,vollendete
Skepsis® (PE S. 185) bezeichnet, dulert sich Nietzsches Erkenntniskritik im nachgelassenen
Konvolut zum ,Willen zur Macht’: ,,Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne die eine bestimmte
Art von lebendigen Wesen nicht leben konnte.* (nach PE ebd.).

Nietzsche bleibt in Klages’ Interpretation also auch auf dem Gebiet der Erkenntniskritik in
seinem Selbstwiderspruch stecken. Er kann seine sokratisch-paulinischen Anteile nicht

iiberwinden und wird somit zum Opfer des Geistes:

» [...] der furchtbare Widerstreit [zerspaltet ...] Nietzsches Erkenntnisdrang dermaflen, dal man durchaus vom
Kampfe eines Willens zur Wahrheit mit einem Willen zur Tduschung sprechen muf3; im Verhéltnis wozu die [...]
uns vollendet entgegentretende Skepsis, radikaler als jede je dagewesene, teilweise wenigstens wie eine

Verzweiflung des Intellekts an sich selbst anmuten kdnnte (ob auch unverkennbar noch ein rétselhafter Nebenton
«74

mitschwingt).
Mit der Formulierung ,rédtselhafter Nebenton’” meint Klages, dal Nietzsche trotz seiner
Irrlehre vom ,Willen zur Macht’ doch in der Lage war, die Welt Bilder zumindest zu
beriihren. Die Wirklichkeit der Bilder steht in Klages’ Philosophie fiir die vom Geist
unberiihrte Wirklichkeit des urspriinglichen Heidentums, die sich — philosophisch — jenseits
des Gegensatzes von Geist und Materie manifestiert, da sie die polarisch pulsierende Einheit

von Leib und Seele (und zugleich die Welt der Toten) ausdriickt. In der Moderne kann sich

" Dazu schreibt Klages sehr richtig: ,Diese eine Enthiillung des Sinnes der begreifenden Titigkeit wiegt
schwerer als Berge von Erkenntnistheorien ... “ PE S. 164.
' Wir wollen alle lieber den Untergang der Menschheit als den Riickgang der Erkenntnis.“ nach PE S. 185.
7 PE S. 182: Mit einer AuBerung Nietzsches wie der folgenden: ,,Die Entartung des Lebens ist wesentlich
bedingt durch die auBerordentliche Irrtumsfihigkeit des Bewuftseins* (WzM) sei - so Klages - ,,Sokrates
tibertrumpft®.
7 Geniigt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen?* (J) — Und: ,,Selbst fiir die groBten Liebhaber der
Erkenntnis ist es niitzlicher, wenn um alles Erforschbare .. ein umnebelter triigerischer Sumpfgiirtel sich legt .. .
(W) Und: ,,Wo nosce te ipsum das Rezept zum Untergang wire, wird ... Sichmilverstehen .. die Vernunft
selber.” (Eh). Nach PE S. 185. Nietzsche sei ein ,, ... Parteigénger [der] Skepsis ... ©“ gewesen und zugleich ,, ..
der erste durchgreifendste Vitalist der Neuzeit ... .“ PE S. 72
" PE S. 185f. — AbschlieBend zu Nietzsches Sokratismus heifit es (PE S. 183) : ,,Wir stellen dreierlei fest:

1. Soweit Nietzsche echter Skeptiker war, muB} er es aus Sokratismus der Gesinnung gewesen sein.

2. Sokratismus und Zweiflertum sind bloB formverschiedene Bekundungen des Nihilismus im Rahmen der

Verniinftigkeit.
3. ,Wissenschaft’ als Glaube an die Selbstherrlichkeit des Verstandes ist Nihilismus.

15



diese Wirklichkeit der Bilder , wie oben schon dargestellt, nur noch als Essenz in einzelnen
begnadeten Individuen, zu denen Klages sich selbst (und Alfred Schuler zdhlt) oder beim
Hervorbringen authentischer Kunst (z. B. in einigen Gedichten Holderlins) zeigen. Neben

Gedichten, in denen Nietzsche von dieser Wirklichkeit nur zu ,,stammeln*’

weil}, gebe es bei
ithm doch auch ein ,.kosmische[s] Gedicht, das uneingeschrinkt vollkommen ist, ohne die

Strophe, die Nietzsche ihr erlduternd vorangestellt hat:

,,Jch sehe hinauf —

dort rollen Lichtermeere:

oh Nacht, oh Schweigen, oh totenstiller Larm! ..
Ich sehe ein Zeichen -,

aus fernsten Fernen

sinkt langsam funkelnd ein Sternbild gegen mich ...’

Trotz seiner Gebundenheit an den Geist konne Nietzsche zumindest im Gedicht (also in der
Kunst) die von Klages selbst erreichte Wirklichkeit des urspriinglichen Heidentums

zumindest beriihren.

Dionysos und Jahwe

Im Nietzsche-Buch verbindet Klages den Willen zur Macht zwar nicht ausdriicklich mit dem
Mainnlichen und dessen Gegenteil, das urspriinglich geistferne Erleben, nicht mit dem
Weiblichen. Es fillt also auf, da3 er Nietzsches Fixierung auf den ,Willen zur Macht’, die er
radikal ablehnt, nicht als spezifisch ménnlich ansieht.

Trotzdem 148t sich diese Unterscheidung zwischen ,ménnlich’ und ,weiblich’ in Hinblick auf
den ,Willen zur Macht’ aus Klages’ Nietzsche-Deutung erschliefsen. Denn fiir die ,,dunkle[n]
Hemisphidre des Lebens™ habe man, nach Klages, im 19. Jahrhundert den Begriff des
Dionysischen verwendet. Fiir diese Phase (vermutlich seit Friedrich Creuzer) miisse man nach

13

Klages ,, ... zwei zu einander polare Reihen (166) ... unterscheiden, in denen das

Dionysische aufgefait wurde. Ihre Verschiedenheit bestehe ,in der haftenden

7 PE S. 173, Anmerkung 45.
7 ibid.

16



Empfangnisbereitschaft von der schweifenden Zeugungsbrunst.“ (ebd.) Dieser Polaritit
innerhalb der ,dunklen Hemisphdre’ liegt der Gegensatz von ,weiblich’ (haftend) und
,ménnlich’ (zeugend) zugrunde. Zur ersten Reihe gehdre die Romantik (und somit Bachofen),
zur zweiten Nietzsche, dessen Konzeption des Dionysischen hiermit doch als mdnnlich
konnotiert erscheint. Spéter heifit es, anklagend und Nietzsches ,Selbstvernichtung’ gleichsam
erkldrend: ,, ... Mutter, [das] Wesen, ... das Nietzsche in seinem Weltbilde vergaB3.“ (PE S.
199).

Trotz dieser Einseitigkeit, die Nietzsche nur den einen Pol des Dionysischen habe
wahrnehmen lassen, habe er dieses doch — aus Klages’ Perspektive — richtig gedeutet, namlich

nicht als Gegensatz zum Apollinischen. Klages schreibt dazu

» ... daB} alles, was Nietzsche mit seinem ,Dionysischen’ wirklich meinte, durchaus nicht aus dessen vermeinter
Gegensitzlichkeit zu einem sogenannten Apollinischen, sondern aus der tiefdurchdachten Gegensitzlichkeit zu

allem Geistigen (und zumal zu den Niederschldgen des BewuBtseins) quillt. (PE S.166)

Im letzten Kapitel seines Buches mit dem Titel ,,Uber Nietzsches Selbstvernichtung® (PE S.
208ff.) bringt Klages die sein ganzes Buch durchziehende Analyse von Nietzsches
Selbstwiderspruch mit eindrucksvollen Bildern zum Abschluf.”’

In Hinblick auf das Dionysische formuliert Klages hier eine radikale Aussage zur Philosophie
Nietzsches: ,, ... und alles, was er an lebenswissenschaftlichen Befunden Bestes, Tiefstes und
Wabhres zu bieten hatte, sind Fragmente einer Philosophie des Orgiasmus und was er librigens
bietet, taugt nichts. (PE S. 168)

Nietzsche habe zwar mit Dionysos ,,die midnadische Seite der griechischen, aber mehr oder
minder der ganzen Antike erschlieBend, de[n] orgiastischen Zug der Wirklichkeit selbst* (PE
S. 168) entdeckt und dies sei sein bleibendes Verdienst. Nietzsche zeige dadurch den Weg zu
einer ,,neuen Art des Denkens®, den er selbst ,nicht mehr antreten konnte [...].“ (ebd.)
Deshalb muf3 Klages selbst die ,,Breschen® zeigen, ,,die GewiBBheiten aufweisen, die dem auf
sich selbst besinnenden Lebensgefiihl des Orgiasten zufallen.“ Auch hier fiihrt Klages als
Nachfolger Nietzsches dessen Philosophie ihrem eigentlichen Ziel zu (PE S. 1691t.).

77 Das von Klages angefiihrte Gegensatzpaar Dionysos-Jahwe wird heute, nach dem Zweiten Weltkrieg und der
Vernichtung des europdischen Judentums sicher anders aufgenommen als im Jahre 1926. Trotzdem soll hier
darauf hingewiesen werden, daB Klages auf dem Hintergrund seiner Philosophie mit diesen Bezeichnungen den
Gegensatz von Geist und Leben meint. Keineswegs soll dabei verschwiegen werden, da3 sich im Vorwort zu
dem im Jahre 1940 von Klages herausgegebenen Nachlaf3 Alfred Schulers radikal antisemitische und rassistische
AuBerungen von Klages finden. Siche: A. Schuler, Fragmente und Vortrige aus dem Nachlaf3, Mit einer
Einfiihrung hrsg. von L. Klages, Johann Ambrosius Barth, Leipzig 1940.

17



Nietzsche habe diese Philosophie des Orgiasmus deswegen nicht mehr ausfithren kdnnen,
weil er selbst den Priestern verwandt, oder selbst einer gewesen sei. Wie frither schon
erwihnt, wird hier Nietzsche, sich dessen selbst nicht bewulit (wie vor ihm Bachofen) zum
Ort gegensitzlicher ,weltgeschichtlicher’ Stromungen: ,,Er war der Schauplatz des Orgiasten,
den er uns geschildert, mit dem asketischen Priester, den er uns entlarvt, oder - in der
kiirzenden Sprache des Mythos — der Schauplatz des Kampfes zwischen Dionysos und Jahwe.
Wir kennen kein zweites weltgeschichtliches Beispiel dafiir. (PE S. 210)

Um Nietzsches Selbstvernichtung zu erklaren, stellt Klages nun die beiden Seiten dieses

,weltgeschichtlichen” Kampfes aus der jeweiligen Perspektive dar:

,»Vom Standpunkt des Jahwisten bedeutet er einen entgleisten Priester, vom Standpunkt des Bakchen einen
Orgiasten, der verwunschen wurde, in ,Ketten zu tanzen’, vom Standpunkt des Lebens unabwendbare
Selbstvernichtung, vom Standpunkt aber der Erkenntnis einen tragischen Gliicksfall ersten Ranges: denn eben
der Hochspannung dieses Gegensatzes verdanken wir die Lichtstirke von Nietschzes Denken, das dergestalt

nicht so sehr eine Personlichkeit offenbart als deren unaufhaltsame Selbstvernichtung.“ (210)”®

Der in ,Ketten tanzende Nietzsche’ ist nach dieser Auffassung ein Opfer des Jahwismus
geworden. Zwar habe er aufgrund der ,,Leiblichkeit”® seiner Philosophie der fordernden
Macht des Geistes den Krieg erklirt, da er aber den ,Willen zur Macht’” mit dem Leben selbst
verwechselt habe, mufite er in einem unauflosbaren Selbstwiderspruch stecken bleiben.
Klages dagegen, der in seiner Philosophie das Leben radikal vom Geist abtrennt, konnte nach
seiner Auffassung Nietzsches um den Preis der Selbstvernichtung erlangten Einsichten

aufnehmen und in seiner eigenen Philosophie vollenden.

Klages’ Nietzsche-Buch heute zu lesen lohnt sich schon wegen der stupenden Textkenntnis
des Verfassers von Nietzsches Gesamtwerk. - Aus philosophischer Perspektive nimmt Klages
— wenn man von der flir uns heute fremdartigen und schwer belasteten Terminologie
(Jahwismus) absieht, und diese in heutige Terminologie ,iibersetzt’ — Formen der
Rationalitatskritik vorweg, wie sie sich in der ,Dialektik der Aufkldrung” von

Horkheimer/Adorno, in Foucaults Diskursanalyse oder auch im Poststrukturalismus zeigen.

8 Mit seiner Verherrlichung des Schmerzes habe Nietzsche diesen seinen Selbstwiderspruch zumindest erahnt.
Der Vorrede zur ,G6tzenddmmerung habe er deshalb als Motto vorangestellt: ,,Increscunt animi, virescit volnere
virtus.” (PE S. 212).

”PES. 82.

18



Vielleicht nicht zufillig spielt in Jacques Derridas Philosophie der Klagessche Zentral-Begriff

Jlogozentrisch’® eine wichtige Rolle.”'

% In GaW, Klages’ Hauptwerk, ist ,logozentrisch’ ein hiufig gebrauchter Begriff (mehr als 30 mal); z.B. S. 121:
»Darnach wire ,Erkenntnis’ das Ergebnis einer logozentrischen Umdeutung des Wirklichen und, falls nur die
Menschheit dem Logos zur Stitte dient, auch einer anthropozentrischen.* - Bereits im Jahre 1901 findet sich in
L.K.: Rhythmen und Runen. Nachlal — herausgegeben von ihm selbst. Leipzig: Johann Ambrosius Barth 1944,
S. 305, die Formulierung: ,,.Der logozentrische Asket.* - Offensichtlich hat Klages die Begriffe ,logozentrisch®
und ,biozentrisch® von dem Romantiker C.G. Carus libernommen.

¥! Einen eindringlichen Vergleich zwischen der Philosophie Klages” und der Georges Batailles hat kiirzlich Th.
Wolf vorgelegt, Vom Subjekt auf dem Siedepunkt - Zur Phdnomenologie der Ekstase bei Ludwig Klages und
Georges Bataille, in A. Hetzel-P. Wiechens (Hrsg.), Georges Bataille. Vorreden zur Uberschreitung,
Koénigshausen & Neumann, Wiirzburg 1999, S. 113-131.

19



