Dr. Georg Doerr, Tubingen

Zur Entstehung des deutschen Idealismus — Hélderlin, Hegel
und Schelling in Tiibingen oder: Mythos und Philosophie am
Beginn der Moderne

Korrigierte und _iiberarbeitete Fassung (2010) des Beitrages in: A.
Venturelli/F. Frosini (Hg.): Der Ort und das Ereignis. Die
Kulturzentren in der europiischen Geschichte. Rombach: Freiburg
i.B. 2002. S. 139-187.

1. Das Tibinger Stift: Kaderschmiede fiir Pastoren oder
geheimes Zentrum revolutionirer Ideen?

1.1. Dichterbund und Freiheitsbaum

Oberster Leiter des Tiibinger Stifts war der Herzog des Landes, der in Stuttgart residierte. Zur
Zeit Holderlins, Hegels und Schellings handelte es sich um den Herzog Carl Eugen, dessen
Kontrollen im Stift beriichtigt waren. So soll er beim Betreten einer Kammer den am Fenster
Pfeife rauchenden Studenten diese abgenommen und in den Graben geworfen haben.

Die Einhaltung der Statuten wurde {iberwacht von den sogenannten Famuli und den Repetenten.
Die Famuli waren meist S6hne armer Handwerker aus Tiibingen oder Umgebung, die sich
dadurch, daf sie sich zu niederen Diensten im Stift bereit fanden, Zugang zu hoherer Bildung
verschaffen konnten. Thnen oblag es u.a., das Essen zu servieren und das Stiftstor zu 6ffnen bzw.
zu schlieBen; was sie aber den Stipendiaten besonders verhal3t machte war der Umstand, daB sie
angehalten waren, zu kontrollieren, ob sich die Stipendiaten an die Statuten hielten: Sie mufiten
alle Verfehlungen notieren und sie dem »repetens hebdornarius« melden; sie hatten dariiber zu
wachen, daf} die Stiftler piinktlich und regelmiBig Vorlesungen, Repetitionen und Gottesdienste
besuchten, nicht »vagierten« d.h. nicht herumstreuten oder gar ins Wirtshaus gingen, sich des

Tabakrauchens und iibermiBigen Trinkens enthielten, ordentlich gekleidet gingen usw. Als

" Dieser Text entstand im Rahmen eines von mir am deutschen Seminar der Universitit Tiibingen im Wintersemester
1998/99 gehaltenen Seminars gleichen Titels. Ich mochte meinen damaligen deutschen und auslédndischen Studenten
fiir ihre aktive Mitarbeit danken.



Gegenleistung bekamen die Famuli in ihrer freien Zeit Unterricht bei den Stipendiaten, die bereits
Magister waren. Dies ermoglichte es ihnen, spéter an Lateinschulen als Collaboratoren oder
Praezeptoren Anstellung zu finden. Die Verachtung, die ihnen die Stipendiaten wegen ihrer
Spitzeldienste entgegenbrachten, zahlten sie ihnen durch eifriges Anzeigen heim. Zu Repetenten
wurden urspriinglich die Besten der é&ltesten Promotion (Jahrgang) berufen. Zu Hegels,
Holderlins und Schellings Zeit hatte es sich eingebiirgert, dafl die Repetenten nach ihrer Stiftszeit
noch andere wissenschaftliche und pddagogische Erfahrungen sammelten. Sie waren in der Regel
drei bis zehn Jahre dlter als die Stipendiaten. Dieser Altersunterschied war nicht dazu angetan,
ihnen Respekt zu verschaffen. Da sie neben ihrer Unterrichtstétigkeit auch damit beauftragt
waren, die Stipendiaten zu beaufsichtigen, waren sie, die die meiste Zeit mit den Stipendiaten
zubrachten und mit ihnen zusammen wohnten, durch diese Doppelfunktion diejenigen, an denen
sich der Unmut der Stipendiaten unmittelbar entladen konnte. Mit der obersten Leitung des Stifts,
dem Ephorus — einem Professor der philosophischen Fakultit (damals der Alttestamentler und
Orientalist Schnurrer) und seinen beiden Superattendenten — zwei Theologieprofessoren (Ludwig
Joseph Uhland und Gottlieb Christian Storr) — hatten die Stipendiaten nur distanzierten Umgang.
Sie sahen sie in Vorlesungen, beim Essen und in der Kirche. Die Ausbildung der Stipendiaten
verlief in den von der Tradition vorgegebenen Bahnen: Entsprechend der humanistischen
Zweiteilung der Ausbildung studierten die Stipendiaten zwei Jahre an der Artistenfakultit u.a.
Philosophie, bevor sie — zu Magistern promoviert — das dreijdahrige Theologiestudium begannen.
Was wihrend dieses Studienganges vermittelt wurde, 148t sich teils aus den Vorlesungsver-
zeichnissen, teils aus dem Amtsgrundbuch des Repetentenkollegiums ersehen. Diese Register
geben freilich wenig Aufschluf3 iiber die Wirkung, die diese Veranstaltungen auf die Stipendiaten
ausiibten. Allerdings gewinnt man den Eindruck, dafl nur wenige Inhalte dazu angetan waren, bei
den Studenten Begeisterung zu erwecken, zumal die meisten Professoren ausgesprochen
orthodox eingestellt waren. Die avancierteste Form von Fortschrittlichkeit markierte die
textkritische Exegese des alten Testamentes durch Schnurrer. Kant war verpdnt und wurde
allenfalls defensiv behandelt (von Flatt und Storr), bedrohten doch seine kritischen Gedanken die
auf Offenbarung gegriindete christliche Religion. Das, was bei dieser du3erst reglementierten und
orthodoxen Stiftserzichung herauskam, war in zweierlei Hinsicht einzigartig — einmal in dem
Sinne, daB es in anderen deutschen Lindern, abgesehen von der Erziehungsanstalt Schulpforta in
Sachsen, kein vergleichbares Ausbildungsinstitut gab, in dem sich der Landesherr seine eigene

Geistlichkeit heranzog, sie forderte und unterstiitzte (Stiftung), aber zugleich auch gidngelte und



ziichtigte — zum anderen aber auch in dem Sinne, daB die ,Produkte’ dieser

Erziehungsbemiihungen auch gewisse (lokal) spezifische Verbildungen aufwiesen.'

1.2. Die Atmosphire im Stift

Das Tiibinger Stift stand, wie schon gesagt, unter der Aufsicht von Herzog Karl-Eugen. Es war
nicht zu vergleichen mit freien Universitdten, denn es studierten dort ausschlielich Stipendiaten
des Herzogs. Das bedeutete zugleich ein subtiles Abhéngigkeitsverhiltnis der Studenten vom
Land. Denn die Eleven erhielten ihre kostenlose Ausbildung nicht aus purer GroBziigigkeit des
Herzogs, sondern sie wurden als zukiinftige Theologen und Pfarrer des Landes ausgebildet. Im
Dienste des Herzogs sollten sie also nach der Zeit im Stift ihren Kredit wieder abtragen. Mit
einem Wort: im Tiibinger Stift wurden die theologischen und sittlichen Vorbilder von
Wiirttemberg herangezogen. Nach Meinung des Herzogs verlangte dies einen harten despotischen
Fiihrungsstil, der durch regelmiBig ermahnende personliche Besuche gewdhrleistet wurde. Es
herrschte ein streng geplanter Tagesablauf. Wéahrend der Herzog in der Karlsschule die Zustdnde
etwas entspannte, legte er dagegen im Stift um so groBeren Wert auf die obersten Regeln Zucht,
Gehorsam und Einordnung. Der Bekleidungsstil war vorgeschrieben, das Haar durfte eine
bestimmte Linge nicht iiberschreiten. Uber alle Bewegungen der Studenten auBerhalb des Stifts
mullte Bericht erstattet werden. Die Fithrung im Stift erinnerte somit an klosterliche Zucht.
Dennoch fanden auch die Stiftler Wege, in kleinen aufstidndischen Aktionen sich ihre eigene Welt
zu gestalten.

Zweifelsohne bestand ein starkes Gefdlle zwischen den im Stift iiblichen Erziehungs- und
Lehrmethoden und den historischen Entwicklungen im iibrigen Lande, aber auch und vor allem
zu den Entwicklungen in Frankreich. Es herrschte damals eine allgemeine Auf- und
Umbruchsstimmung. Die Franzdsische Revolution bedeutete einen Skandal fiir die herrschende
Klasse, welcher als staatliche Institution natiirlich auch das Stift angehorte. Gegeniiber
Intellektuellen wurde oft der Vorwurf einer demokratischen und aufklérerischen Gesinnung
erhoben. Der Adel wollte von dieser Bewegung nichts wissen. Kant hatte 1781 seine Kritik der
reinen Vernunft veroffentlicht, die wiederum ganz und gar nicht zu der orthodoxen Lehre im Stift
passen wollte. Indem er Thomas von Aquins Gottesbeweise widerlegte, nahm Kant der
»gottgesetzten Obrigkeit« ihre theologische Rechtfertigung. In Frankreich hatte Rousseau

verkiindet, daB der Mensch im Laufe der Geschichte seine Freiheit eingebiilit habe und zum

' Vgl. Hegel in Tiibingen, hg. v. M. Lemcke und Ch. Hackenesch, Tiibingen [o. J.].



Knecht geworden sei. Thn zu befreien und zu seiner echten Wiirde und zu freiem Menschentum
zu fithren, bediirfe es eines echten revolutiondren Aktes. Diesem aufkldrerischen Gedankengut
wurde im Stift selbstverstindlich mit aller Vehemenz entgegengearbeitet. Einige der Professoren
suchten zwar durchaus die Auseinandersetzung mit Kant, jedoch nicht, um von ihrer eigenen
Tradition abzuweichen. Im Gegenteil versuchten sie, ihn mit Gewalt gerade in ihr bestehendes
System einzugliedern, ihn zu jentgiften< und aus der Opposition zu heben. Auch Schelling
besuchte die Kant-Vorlesung bei Flatt mit dem Titel: »Criticam purae rationis Kantianam«. Wie
die meisten Stipendiaten fand Schelling die Vorlesung tief ungeniigend, wohl weil nicht wirklich
in die groBen neuen Fragen eingefiihrt wurde, die Kant aufgeworfen hatte. Deshalb griindete der
junge Schelling mit ein paar anderen Unzufriedenen einen eigenen Kant-Kreis, in dem
regelméfBig Kant, Reinhold und Fichte gelesen und diskutiert wurden. Hegel gehorte diesem
Kreis allerdings nicht an — vielleicht ein erstes Anzeichen fiir sein eher tiefsinnig griiblerisches
Wesen, dem vermutlich spontane 6ffentliche Diskurse nicht leicht fielen.

Es ist festzuhalten, daB3 trotz der antiaufklirerischen Gesinnung der Internatsleitung die Studenten
doch nicht unberiihrt blieben von den progressiven Geschehnissen »in der Welt< auBBerhalb des
Stifts. Wer unter den Stipendiaten revolutiondres Feuer gefangen hatte, fand auch Zugang zu
entsprechender Lektiire. Neben den Werken der bereits genannten Autoren I. Kant und J.J.
Rousseau sowie den Ablegern der Franzosischen Revolution wurden im Stift sehr intensiv

Schillers Rduber, Spinozas Ethik und die Werke Platos gelesen.

2. Tubinger Vorspiel zum sog. »Systemprogramm«: Zur
Entwicklung des Mythosbegriff beim friihen Schelling

Sehet den Sohn der Natur an, alles, was in seiner Seele vorgeht, driickt sich durch seinen Korper aus, alles,
was er erzdhlt, bildet er an sich selbst durch Gebarden und Bewegungen seines Korpers nach, und stellt es dem
Zuhorer lebendig vor Augen.

(F. W. J. Schelling, Uber Mythen)

2.1. Schellings friitheste Jugend und seine Zeit im Stift

DaB3 Schelling ein auBergewohnlich begabter Mensch war, dessen Arbeitsweise von einer
ungewoOhnlichen Leichtigkeit gekennzeichnet war, zeigt sich bereits in seiner frithen Jugend. Im

Jahr 1775 als Sohn eines Pfarrers und angesehenen Orientalisten geboren, beweist er schon im



Alter von acht Jahren wihrend des Latein- und Griechischunterrichts in der deutschen Schule in
Bebenhausen sein aulerordentliches Sprachtalent, das er im Laufe seines weiteren Bildungsgangs
noch auf beachtliche Weise nutzen sollte. Neben den auf Grund des viterlichen Einflusses
gelernten orientalischen Sprachen (Hebrdisch und Arabisch), die er auch im Alter noch
beherrscht, lernt er flieBend Franzosisch. Ebenso ist er in der Lage, Originaldichtungen aus dem
Englischen sowie Spanischen und Italienischen zu iibersetzen. In Sanskrit soll er Grundkennt-
nisse besessen haben. Selbstverstdndlich bedurfte der Erwerb all dieser Kenntnisse einer
gewissen Entwicklungszeit. Dennoch 148t sich vor diesem Hintergrund leicht nachvollziehen, daf3
die herkémmliche institutionelle Bildung, die fiir Schellings Altersstufe vorgesehen war, ihn
nicht auslasten konnte. Nachdem er 1785 in die Lateinschule in Niirtingen gewechselt war,
erkannte sein Vater das unzureichende Angebot und holte den nun Zwdlfjdhrigen zuriick nach
Bebenhausen, da sein Sohn andererseits noch zu jung war, um in die Klosterschule von Niirtingen
aufgenommen zu werden. Er unterrichtete ihn fortan personlich in Hebrdisch und Arabisch und
schickte ihn in fiir éltere Schiiler bestimmte Seminare. 1790 wurde dem jungen Schelling
schlieBlich als absolutem Ausnahmefall der Zugang ins Tiibinger Stift gewéhrt. Denn auch dafiir
war er eigentlich noch drei Jahre zu jung. Dort kam er mit den fiinf Jahre dlteren Stiftlern Hegel
und Hoélderlin »auf eine Stube«, eine Fiigung, die seiner geistigen Entwicklung sicher
zusitzlichen auBergewdhnlichen Antrieb gab. Durch diese Zimmergenossen wurde er mit den
freiheitlich-rebellischen Ideen der Franzosischen Revolution vertraut.

Indes ist es falsch anzunehmen, Schelling hitte sich ehrfurchtsvoll in die Obhut seiner dlteren
Studiengenossen begeben. Vielmehr ist zu beobachten, da3 er sich schnell einlebte und seinen
eigenen Platz im Stift behauptete. Als unter den Eleven als Reaktion auf die Franzosische
Revolution verschiedene Aktionen stattfanden (sie sollen Freiheitsbaume gepflanzt und den Tod
des franzosischen Konigs mit Jubel aufgenommen haben), war Schelling stets vorne mit dabei.
Allgemein herrschte unter den Stipendiaten grofe Begeisterung fiir die Franzosischen
Revolution. Man traf sich im Freundschaftsbund zu nichtlichen Ritualen und dichtete
Freiheitslieder. Uberdies ist in den Repetenten-Annalen von einem gewissen »Unsinnskollegium«
die Rede,

ein Club, in welchem iiber Religion gespottet u. verdiente Ménner licherlich gemacht werden. An

offentlichen Orten, in Wirtshdusern, werden von Stipendiaten Lésterungen iiber Religion ausgestof3en,

Christus ein Betriiger genannt, mit Mohammed in eine Klasse gesetzt.”

> Vgl. Repet.—Annalen, S. 217 ff., zit. in Materialien zu Schellings philosophischen Anfingen, hg. v. M. Frank und G.
Kurz, Frankfurt a. M. 1975, S. 173.



Aus einem Brief von Schellings Vater an den Prorektor Ch.Fr. Schnurrer, den Schelling selbst als
Reaktion auf eben diese genannten Begebenheiten sah, geht die groBBe Sorge der Eltern hervor:
»Eure Magnifizenz werden sich die Bekiimmernis gewil} selbst lebhaft genug vorstellen konnen,
in welche die neuesten Nachrichten von unserm Sohn mich und meine Frau versetzt haben«’.
Erwéhnenswert ist noch, dafl der Verdacht geduBBert wurde, Schelling habe die Marseillaise ins
Deutsche tibersetzt. Der Tanz Hegels, Holderlins und Schellings im Tiibinger Stift unter dem
Freiheitsbaum am 14. Juli 1793, ebenso Schellings Ubersetzung der Marseillaise, werden heute

allerdings nicht mehr als historisch glaubwiirdig angesehen.*

2.2. Schellings Magister-Dissertation: »De malorum origine«

Schellings friithe Mythentheorie ist seinen beiden Erstlingsschriften — Antiquissimi de prima
malorum humanorum origine philosophematis Gen. III. explicandi tentamen criticum et
philosophicum® und Uber Mythen, historische Sagen und Philosopheme der dltesten Welf® — zu
entnehmen. Nun handelt es sich hier um Texte, die Schelling im Alter von 16 und 17 Jahren im
Stift abgefalit hat. Obwohl er in diesen Texten die Entstehungsweise der Mythologie auf
ausgezeichnete Weise analysiert, den biblischen Mythos vom Siindenfall auslegt und zu einem
neuen, besonderen Umgang mit iiberlieferten Sagen aufruft, und zwar jenseits einer Rezeption
wie in »Geschichtsbiichern unserer Zeit«, kann man in diesem frithen Stadium seiner
Entwicklung doch nicht erwarten, dafl Schelling bereits eine ausgearbeitete Theorie iiber die
kiinftige Aufgabe bzw. den Umgang mit der Mythologie bieten kann. Dies spiegelt sich in der

Forschungsliteratur durch das karge Interesse an den beiden Texten wider.

Die theologische Ausbildung im Tiibinger Stift war, wie wir schon wissen, so gegliedert, daf3 die
Studenten zundchst zwei Jahre lang Philosophie studierten, bevor sie dann als Magister der
Philosophie das eigentliche Theologiestudium antreten konnten. In der Regel bekamen die

Priiflinge von ihren jeweiligen Professoren ein Thema fiir die Magisterarbeit vorgelegt. Schelling

* Siehe Materialien zu Schellings philosophischen Anfiingen, a. a. 0., S. 113.

* Sieche W.G. Jacobs, Zwischen Revolution und Orthodoxie? Schelling und seine Freunde im Stift und an der
Universitit Tiibingen: Texte und Untersuchungen, Stuttgart 1989 (Spekulation und Erfahrung: Texte und
Untersuchungen zum Deutschen Idealismus, Abt. II, Bd. XII), 1. Kap., S. 11. Schelling hat jedoch im Jahre 1797 im
Kreis von Graf August von Platen die Marseillaise angestimmt. Sieche X. Tilliette, »Niederschlag und Niedergang der
Franzosischen Revolution im Frithwerk Schellings«, in Deutscher Idealismus und Franzosische Revolution, Vortrage
von M. Burg, J. D’Hondt u. a., gehalten bei den Kolloquien am 10. April, 31. Mai und 12. Juni 1987 im
Studienzentrum Karl-Marx-Haus Trier, Trier 1988 (Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Trier, 37), S. 119.

> Im folgenden De malorum origine abgekiirzt.

% Im folgenden Uber Mythen abgekiirzt.



jedoch bestand darauf, seine Arbeit selbst zu konzipieren. Diese Abhandlung De malorum origine
wurde bereits im September 1792 in Tiibingen gedruckt. Am 24. Dezember 1792 wurde sie in
den Tibinger Gelehrten Anzeigen durchwegs wohlwollend rezensiert. Man bestitigte Schelling
hier eine Probe »nicht gemeiner Talente und Kenntnisse«.” Schelling war zu diesem Zeitpunkt 17
Jahre alt. Selbstverstindlich bewegt sich die Magister-Dissertation auf entsprechend oppositionel-
lem Boden, was von konservativen Kritikern unwillig festgestellt wurde. In der V. Beylage zu den
Gemeinniitzigen Betrachtungen der neuesten Schriften welche Religion, Sitten und Besserung des
menschlichen Geschlechts betreffen heilit es:

Der Hr. Verf. scheint uns darinnen iiberhaupt zu irren, daB er die erstern Kapitel Mose fiir eine

Philosophie ausgiebt. [...] Nie wird man beweisen, daBl sie [d.i. die gottliche Belehrung] die

Menschen selbst ganz und gar erfunden haben, ohne irgendeine hohere Offenbarung zu erhalten.®
Sicher ist kaum zu erwarten, daf3 Schelling in diese Arbeit besonders viel Originéres einbringt. In
der ersten Rezension vom 24. Dezember 1792 wird ausdriicklich Kants Einflufl konstatiert.
Schellings methodisches Vorgehen in der Magister-Dissertation bewegt sich in der Gefolgschaft
der Hermeneutik Christian Gottlob Heynes, der das Wort »Mythos« als literarkritischen terminus
technicus tberhaupt erst geprigt hat.” Heyne wendete sich in durchaus fortschrittlicher Weise ab
von der damals in Europa verbreiteten Suche nach einer in den Mythen verborgenen, geheimen
Wahrheit. Ihm geht es in erster Linie um die Sinnfrage. Deshalb erkldrt Heyne den Mythos als
eine spezifische Sprachform, als »sermo mythicus«. Eine Rede — auch die mythische — kann ihren
Sinn nur innerhalb eines situativen Kontextes entfalten. Und genau darum ist es Heyne zu tun.
Der Mythos mul} eingebettet bleiben in die ihn umschlieBende dialogische Rede. Nur daraus 146t
sich die spezifische Absicht ableiten. Der Wahrheitsgehalt ist nunmehr nicht der wichtigste
Aspekt im Umgang mit Mythen. Dennoch wire es falsch anzunehmen, da3 Heyne die Frage nach
der Wahrheit vollstindig auler Acht zu 146t. Denn trotz seiner verdictiven Defizienz'® darf man
den Mythos nicht als sinnloses Gerede beurteilen. Wie soll das nun zu verstehen sein? Auf
welche Erfahrungen 1468t sich zurlickgreifen, wenn man es mit einer Sprache zu tun bekommt, die
in einem eigentiimlichen Zwischenraum zwischen echter Glaubwiirdigkeit und leerem Gerede
bzw. »Betrug« einzuordnen ist? Als Antwort auf die Frage verweist Heyne auf das Analagon der
Kindersprache. Auch das Kind bedient sich einer nicht absolut glaubhaften Redeweise. Und zwar

nicht deshalb, weil ihm etwa betriigerische Absichten eigen wiren, sondern einfach auf Grund

7 De malorum origine, in F. W. J. Schelling, Historisch-kritische Ausgabe, hg. v. W. G. Jacobs, J. Jantzen und W.

Schieche, Reihe I, Werke, 1, Stuttgart 1976, S. 54.

8 De malorum origine, in Schelling, Werke, 1, a. a. O., S. 55.

?ngl. M. Franz, Schellings Tiibinger Platon-Studien, Gottingen 1996 (Neue Studien zur Philosophie, 11), S. 170.
Vgl. ebd., S. 171.



seiner noch diirftigen Sprachkompetenz. Dem Kind gestehen wir also durchaus eine gewisse
Defizienz der historischen Wahrheit zu, ohne seine Rede gleich als moralisch verwerflich
abzutun. Daraus ergibt sich aber auch der Mangel an kiinstlerischer Gestaltung, der zur Definition
des Mythos gehorte. Diese Redeweise ergibt sich fiir Heyne zwangsléufig aus der Diirftigkeit der
noch unterentwickelten Sprache der éltesten Volker. Sie gehort gerade zum Wesen dieser
ontogenetisch frithen Stufe menschlicher Entwicklung. Genauso gehort es zum Wesen des
Kindes, daf3 seine sprachliche Kompetenz noch nicht hinreichend entwickelt ist, was zumindest in
romanischen Sprachen etymologisch nachzuvollziehen ist . Un-miindig ist nichts anderes als die
Ableitung des lateinischen in-fans, welches noch im eigentlichen Sinne als »nicht-sprechend,
stammelnd, lallend« iibersetzt werden kann. Somit zeichnen sich mit der Entstehung der
mythischen Uberlieferung zugleich die ersten Manifestationen menschlicher Vernunft ab. Denn
diese Geschichten sind nicht Spielereien, sondern ernstzunehmende Reflexionen, {iiber
wahrgenommene Phidnomene. »Mythische Schule« wird diese von Heyne ausgeldste
hermeneutische Bewegung genannt, die auf die protestantische Theologie einen bedeutenden
EinfluB} ausiibte und ebenso auch auf die beiden Erstlingswerke Schellings.
Schellings eigentliche Interpretation des Siindenfall-Mythologems ist insofern fortschrittlich, als
sie die Deutung Eichhorns mit der Kants verbindet. Auf beide nimmt er in seiner Magister-
Dissertation auch explizit Bezug. Johann Gottfried Eichhorn war ein Schiiler Heynes, der dessen
Mythentheorie erstmals auf die alttestamentarische Exegese anwendete. Demnach besteht der
Sinn des Siindenfall-Mythologems — wie der vieler @hnlicher griechischer Mythen — in der
Darlegung des Abfalls von einer paradiesischen Lebensweise als Ursache fiir das menschliche
Ubel. Eichhorn bringt dies auf die Formel der »Verwandlung des giildenen Zeitalters in das
silberne«'!. Uber die Ursache des Abfalls scheint es indes Differenzen zu geben. Gepriigt von den
damals herrschenden Ansichten, gibt Schelling zu Beginn von § V. in fast gelangweilt
anmutendem Tone Zeugnis:

DaB in diesem Kapitel [Genesis] die ersten Anfinge des moralischen Ubels beschrieben werden, ist

schon so lange allgemeine Meinung, dal man bereits daraus hinlédnglich mit Recht schliefen zu

konnen glaubt, daB diese Meinung vom wirklichen Sinn nicht sehr weit entfernt sein kénne. Es wird

erzahlt, dal aufgrund des Ungehorsams der allerersten Menschen Gott die erste Unterscheidung

zwischen gut und bdse unter den Menschen aufgekommen sei und dafl daraus alle {ibrigen

menschlichen Ubel erwachsen seien [...]."

' Zit. nach M. Frangz, ebd., S. 177.
"2 Schelling, Werke, 1, a.a. 0., S. 121.



DafB dies fiir Schelling keine zufriedenstellende Erkldrung ist, 1a6t sich aus dem zitierten Passus
unschwer erkennen. Am stdrksten wendet sich seine Kritik gegen die damals offenbar
herrschende Uberzeugung, daB der mythische Mensch noch zu keinerlei verniinftiger Reflexion
befdhigt war. Auf Grund von Vergleichen der biblischen Genesis mit dhnlichen anderen
Uberlieferungen (z.B. von Plato, Hesiod, Ovid), duBert Schelling sein Unverstindnis, warum es
denn nicht moglich sein sollte, dal Moses — den er immer wieder einen »Philosophen« zu nennen
nicht miide wird — »die Trennung der Menschen von der urspriinglichen Einfalt, de[n] erste[n]
Abfall vom seligen Reich der Natur selbst, der erste Ubertritt aus dem goldenen Zeitalter und von
daher die allerersten Urspriinge des menschlichen Ubels« beschreibe. Warum sollte ein »alter
Philosoph zwar nicht wissen, aber doch empfinden [konnen], da3 sowohl unsere Weisheit als
auch der erkannte Unterschied zwischen gut und bdse und die Erkenntnis hoherer Dinge fiir uns
die entscheidende Ursache des Ungliicks darstellen«?"’

Der biblische Mythos vom goldenen Zeitalter 148t sich nach Schelling tiberhaupt erst vollstindig
begreifen, wenn man bei seiner Interpretation auch die Uberlieferung anderer Volker mit
einbezieht und auch diesen ernsthafte Reflexionen unterstellt, die freilich noch nicht begrifflich
ausgearbeitet sein konnen. Alle Uberlieferungen iiber das goldene Zeitalter lassen sich auf
denselben Sinn hin auslegen. Moses habe als gebildeter Mensch auch zweifelsohne &ltere
Uberlieferungen gekannt und sei allein nur deshalb zum Verfassen der Genesis in der Lage
gewesen. Sein grofles Verdienst bestehe in seiner einzigartigen Auswahl der Symbolik, die er aus
agyptischen Hieroglyphen abgeleitet haben soll. Anders als bei einem anderen damaligen
Interpreten Namens Gamborg bestehen fiir Schelling keinerlei Zweifel, dal Moses neben der
Form auch die Bedeutung dieser #gyptischen Uberlieferung bekannt war, er sie also nicht
lediglich — an einem Obelisken etwa — gelesen hatte. Schelling zieht durchaus die Mdglichkeit in
Betracht, dal Moses z.B. von einem d&gyptischen Priester von der Bedeutung dieser Sage
unterrichtet worden sei. Kurz: die gesamte Geschichte vom goldenen Zeitalter und vom
Stindenfall ist weit entfernt, gottliche Eingebung zu sein, vielmehr 148t sie sich miihelos in bereits
bestehende Traditionen einfligen. Daraus wiederum zieht Schelling die Konsequenz, daf
keinesfalls der menschliche Ungehorsam gegentiiber Gott bzw. den Géttern, sondern vielmehr die
menschliche Natur selbst verantwortlich ist fiir die defizitdre Selbstzufriedenheit: »Sie alle [d.i.
die antiken Volker] halten die verwegene Kiihnheit des Menschen selbst, die ungliickselige Sucht

nach héheren Dingen, das neugierige Trachten nach héherer Weisheit und die Uberhéhung der

B Ebd., S. 122.
B Ebd,, S. 124.



10

Kriéfte tiber das Erlaubte hinaus fiir die vornehmliche Ursache des Bosen«. Denn die menschliche
Natur ist das Einzige, was die Gemeinsamkeit zwischen all diesen antiken Kulturen erklért, die
alle in etwa von denselben Ereignissen berichten.

Wenn der Mensch tatséchlich derart beschaffen ist, da3 seine Natur ihn zwangsldufig »nach den
Gotternc« streben 1d6t, das heiflt, tiberhaupt nach Hoherem, er folglich mit seiner Situation immer
schon unzufrieden war und auch weiterhin sein muf}, weil es wesenskonstituierend ist, und man
dieses Faktum als Ubel deklariert, dann miiite man zugestehen, da8 Gott von vornherein ein in
sich schlechtes Wesen erschaffen hat, was widersinnig wire. Die Unvollkommenheit Gottes wére
also die unvermeidliche Konsequenz dieses Gedankens — wenn man Gott weiterhin als nach
freiem Willen handelndes Wesen verstehen mochte. Dal3 das Priadikat der Unvollkommenheit in
Verbindung mit Gott in eine Aporie fiihrt, ist offensichtlich. Denn das Wesen Gottes ist gerade
die absolute Vollkommenheit. Ohne diese Vollkommenheit géibe es die Idee Gottes gar nicht. Um
nicht im herkdmmlichen Sinne Atheist zu werden, mu3 man den Weg Spinozas einschlagen: Gott
ist vollkommen und bringt alles auf vollkommene Weise hervor; Gott hat den Menschen nicht als
Folge irrtiimlichen Denkens geschaffen, sondern er hat ihn erstens gar nicht mit Bedacht
hervorgebracht, sondern notwendigerweise nach den Gesetzen der »natura naturans«, und
zweitens ist der Mensch gar keine fehlerhafte Schopfung. Gut und schlecht sind nach Spinoza
tiberhaupt nur Urteile, die sich an der Zweckgerichtetheit menschlichen Handelns orientieren; in
Wirklichkeit wurde die gesamte Schopfung — auf Grund ihrer notwendigen Kausalitdt — auf
vollkommene Weise hervorgebracht. Die Vollkommenheit Gottes zeigt sich unmittelbar in der
geschaffenen Natur selbst, an der »natura naturata«.

Genau diese Transformation der bisher als Ubel empfundenen menschlichen Situation ins
Gegenteil vollzieht Schelling, indem er diesen >voriibergehenden< Eichhornschen Abfall vom
goldenen Zeitalter nun mit Kants allegorischer Auslegung der ersten Genesis-Kapitel verbindet'.
Kant hatte 1786 einen Aufsatz verdffentlicht mir dem Titel Muthmafilicher Anfang der
Menschengeschichte, worin er die Entwicklung der menschlichen Freiheit aus ihrer urspriing-
lichen Anlage in der Natur des Menschen begriindet. Demnach bedeutet dieser Abfall von der
urspriinglichen natiirlichen Selbstzufriedenheit nichts anderes als ein revolutionédres Sich-
Aufbdumen des Menschen wider das Joch der Natur, um dadurch die Herrschaft des Verstandes
iber die Natur anzustreben. Diesen Gedanken greift Schelling in § VII. von De malorum origine

auf. Er teilt das Wesen des Menschen in zwei Teile, dhnlich, wie man es von Platos Mythos vom

'* M. Franz, Schellings Tiibinger Platon-Studien, a. a. O., S. 176.



11

menschlichen Seelengespann kennt". Auch dort geht es um die dauernde Zerrissenheit zwischen
dem verniinftigen und dem sinnlich-begierigen Seelenteil, die grundsétzlich im menschlichen
Wesen angelegt ist. Schelling beschreibt dieses Phdnomen derart, »dall der Mensch mitten in der
Natur zwischen zwei Ordnungsgefiige gestellt ist: zum einen ist er von der Sinnlichkeit gefesselt,
zum anderen ist er Biirger des intelligiblen Reiches«'®. Diese unterschiedlichen Aspekte der
menschlichen Natur konnen auf verschiedene Weisen im Verhéltnis zueinander treten. Entweder
das Sinnliche und Intelligible gehen jeweils eigene Wege, ohne voneinander Notiz zu nehmen,
oder eines iibt liber das andere Herrschaft aus. Das damit einhergehende, in den Mythen
beschriebene Ubel, ist indes unabhingig davon, in welchem Verhiltnis die beiden tatsichlich
zueinander stehen. Daf3 es diese Relation {liberhaupt gibt, ist das Entscheidende. Im goldenen
Zeitalter existierte nur die sinnliche Natur des Menschen. Der Mensch lebte naiv und instinktiv
nach seinem sinnlichen Verlangen. Trotzdem war der Mensch gezwungen, unterschiedliche
Sinneseindriicke miteinander zu vergleichen und Urteile dariiber zu bilden, was fiir ihn am
vorteilhaftesten ist. Sein Handlungsprinzip war noch durch reinen Egoismus und Selbstliebe
bestimmt, von Vernunft konnte noch keine Rede sein. Dennoch entspringen hieraus die ersten
Wurzeln der Unzufriedenheit. Mit der Entscheidung fiir das Angenehmere beginnen »die ersten
Anfinge der >Bearbeitung des Erdbodens«< (Genesis, 3,17), mit dessen Ertrag, der von selbst
wuchs, die Menschen einst zufrieden waren«'’. Aus dieser Unzufriedenheit bildete sich
schlieBlich das Intelligible im Menschen heraus, der Weg fiir das »Ubel« ist somit gebahnt. Die
ersten Handwerkskiinste entstanden, um die wachsenden Anspriiche zu befriedigen. Die
Anspriiche unterschieden sich voneinander, da es nun unterschiedliche Lebensarten gab, es
entstanden in Folge davon Streit und Krieg. Die Urteilsfahigkeit entwickelte sich dadurch weiter,
man wurde sich seiner eigenen Fahigkeit zur Machtausiibung bewul3t, die Zustéinde in der Welt
wurden nicht weiter fatalistisch hingenommen. Daraus entstanden Verschwendung, Miflgunst
und Betrug, »Kriegs- und Kampfeswut von Menschen gegen Menschen«'®. Schelling bezeichnet
dies als die mittlere Stufe der Kulturentwicklung. An uns liegt es aber nun nach seiner
Auffassung, uns dieser Entwicklung bewuf3t zu werden. Und indem wir das tun, gelingt es, das
vermeintlich Bose zu einem notwendigen Gut zu transformieren, das den Menschen iiberhaupt
erst zur Erkenntnis befdhigt. Der Mensch beginnt somit durch den verstirkten Gebrauch seiner

Vernunft endlich selbst die Herrschaft zu iibernehmen. Er ist nicht mehr Opfer seiner

15 Vgl. Platon, Phaidros, in Ders., Sdmtliche Werke, hg. v. E. Loewenthal, 8. durchges. Aufl. der Berliner Ausgabe
von 1940, Heidelberg 1982, 11, S. 436 ff.

' Schelling, Werke, 1,a. a. 0., S. 141.

'"Ebd., S. 143.

" Ebd., S. 144.



12

Sinnlichkeit, die kein spontanes freies Handeln zuldBt, er ist nun befdhigt, Erhabeneres zu
erkennen, héhere Gesetze zu finden, sein Schicksal selbst in die Hand zu nehmen. Das hochste
Ziel sei es endlich, die absolute Herrschaft der Vernunft iiber die Sinne zu erlangen. Schelling
spricht hier von der Wiedereinkehr des goldenen Zeitalters, in dem absolute Anerkennung der
gottlichen Gesetze der Vernunft herrscht. Er sieht sich selbst allerdings noch im mittleren
Abschnitt der Kulturentwicklung: »Es bleibt aber einem gliicklicheren Zeitabschnitt vorbehalten,
die erkannte und durchschaute Wahrheit vom Himmel auf die Erde herabzuziehen, d. h. durch die
Sache selbst auszudriicken«”. Immer wieder hebt er hervor, daB dieser Weg Energie und Taten
erfordert. Es ist keine von der Natur vorgegebene Entwicklung, es liegt allein in der Hand des
Menschen, diese weiter voran zu schreiten. Diese Gefdhrdung zeigen manche Volker, die
allmahlich wieder in die Barbarei zuriickfallen, weil ihre Krifte altern.

Schelling ist in seiner Magister-Dissertation also weit davon entfernt, sich einfach nur der
radikalen Aufkldrung anzuschlieen, die in der Mythologie nichts weiter sieht als stark stilisierte,
asthetische Spielereien, die man auch mit den Mitteln der Vernunft hitte ausdriicken konnte. Das
mag fiir die Entwicklung des spiteren Systemprogramms von Bedeutung sein. Aber auch von
gottlich inspirierten Tatsachenberichten will er nichts wissen.

Zusammenfassend 1a0t sich festhalten, da3 Schelling im Mythos ein Relikt aus einem sehr frithen
(Kindheits-)Stadium menschlicher Vernunftentwicklung sieht. Die Menschen bedienten sich
dieser Erzédhlform, weil sie zu keiner anderen Darstellung in der Lage waren. Die Sprache der
frithesten Volker war — so Schelling - noch nicht geniigend ausdifferenziert, um alle
Begebenheiten in darstellender Form beschreiben zu kénnen. Ahnlich wie ein Kind muBte auch
das Menschengeschlecht nach und nach die Féhigkeit zu begrifflich prdzisem Denken erst
ausbilden. Dennoch sind in den »Mythen, Historischen Sagen und Philosophemen der &ltesten
Zeit« bereits erste »philosophische« Ansdtze enthalten, die die damaligen »Philosophen« zwar
noch nicht begrifflich klar fassen und erkennen, aber doch immerhin auf gewisse Weise
empfinden konnten. Daf} das antike Denken grundsitzlich von einer sinnlichen Wahrnehmungs-
weise abhidngig und geprdgt war, und daBl die daraus entstandenen Sagen eben deshalb
verschiedensten Verfdlschungsgefahren erlagen, zeigt Schelling auf sehr elaborierte Weise in
seiner ein Jahr spiter erschienenen Schrift Uber Mythen. Gleichzeitig findet man hier erste
Ansitze fiir die Notwendigkeit einer »neuen Mythologie«, wie sie einige Jahre spéter (1796/97)

im sog. Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus gefordert wird.

Y Ebd., S. 146.



13

2.3. »Uber Mythen, historische Sagen und Philosopheme der iltesten
Welt«

2.3.1. Typologisierung: historischer und philosophischer Mythos

Wie gesagt schrieb Schelling diesen »fliichtig gearbeitet[en]«® Aufsatz etwa ein Jahr nach seiner
Dissertation. Auch diese Schrift sorgte in der Gelehrtenwelt fiir gewisses Aufsehen. Sogar der
yverschollene« Hegel 14Bt, nachdem er darauf aufmerksam wurde, wieder von sich héren. Am
Heiligabend 1794 schreibt er nach lange unterbrochenem Kontakt einen Brief an Schelling, in
dem er dessen Aufsatz lobend erwéhnt. Er treffe ihn, so Hegel, auf seinem alten Weg an,
»wichtige theologische Begriffe aufzukldren und nach und nach den alten Sauerteig auf die Seite
schaffen zu helfen«’'.

Nachdem Schelling in De malorum origine eine konkrete Interpretation des biblischen Genesis-
Kapitels vorgenommen, anhand derer er eine dreistufige Entwicklung der Menschheitsgeschichte
herausgearbeitet hatte, ist es ihm in seiner Nachfolgeschrift um die Eigentiimlichkeiten, die
Entstehung und den Sinn der mythischen Erzéhlweise {iberhaupt zu tun. Hierfiir nimmt er eine
sehr detaillierte Gliederung vor, die in ihrer Ausfiihrlichkeit hier nicht wiedergegeben werden
kann.

Bereits in der Einleitung duBlert Schelling die Notwendigkeit, Geschichte und Philosophie in
einer »kritischen Untersuchung« zu trennen®. In diesem Sinne widmet er jeweils einen Abschnitt
der mythischen Geschichte (Erster Abschnitt) und einen der mythischen Philosophie (Zweiter
Abschnitt). Als Unterscheidungskriterium diirfe jedoch nicht der Inhalt angefiihrt werden. Das
heiflt, es komme nicht darauf an, in welchem MafRe tatséchlich historische Wahrheit im Mythos
enthalten sei, denn auch der historische Mythos konne historische Unwahrheiten enthalten. Das
Hauptunterscheidungsmerkmal ist allein im Zweck des Mythos zu suchen. Das heil3t: liegt einem
Mythos die Intention der bloBen Vermittlung geschichtlicher Begebenheiten zu Grunde, handelt
es sich um einen historischen Mythos. Sollen aber philosophische Wahrheiten vermittelt werden,

hat man es mit einem philosophischen Mythos zu tun.

2 Schelling in einem Brief an Hegel. Vgl. Materialien zu Schellings philosophischen Anfingen, a. a. 0., S. 119.
21

Ebd.
> Schelling, Werke, a. a. O., 1, S. 195 (Uber Mythen).



14

Als Beispiele fiir philosophische Mythen fiihrt Schelling den biblischen Mythos vom Siindenfall
und Platos Mythos vom Seelengespann an, wie er im Phaidros erzahlt wird (246a ff.)”. An
beiden lasse sich die Versinnlichung eines bestimmten Faktums erkennen. Dabei sei darauf zu
achten, daf} alle Hauptumstinde an einem Punkt, der philosophischen Wahrheit némlich,
zusammenlaufen. Demnach seien diese Mythen im eigentlichen Sinne zu verstehen. Der Zuhorer
soll das Erzdhlte nicht als wirkliche Geschichte glauben, sondern von der darin vermittelten
philosophischen Wahrheit iiberzeugt werden. Auf Plato {libertragen, heit das: die Wahrheit der
einzelnen Elemente des Mythos hat keinerlei Bedeutung. Es ist vollkommen gleichgiiltig, ob
Zeus tatsdchlich mit seinem Gefolge von gottlichen Seelengespannen das Erdenrund umkreiste
oder nicht. Im Gegenteil wire es eher toricht, sich hierauf oder z.B. auf den physikalischen bzw.
metaphysischen Aufbau der Seelen selbst (ein Gespann mit einem verniinftigen Wagenlenker und
zwei Rossen, einem gehorchenden und einem widerspenstigen) zu konzentrieren. Wirklich
wichtig dagegen ist, die in diesem Mythos beschriebene Zerrissenheit der menschlichen Natur zu
erkennen, die hier in bildlicher Weise zur Darstellung kommt, und dabei die Fahigkeit zu
entwickeln, dieses Modell auf die Ausbildung der eigenen Seele anzuwenden.

Im historischen Mythos hingegen werden von Naturnotwendigkeiten oder vom Zufall abhingige
Begebenheiten erzdhlt. Der Verlauf der Ereignisse hingt also nicht etwa von gottlichen
Geschicken ab, die alle Sektionen der Geschichte zu einem einzigen kognitiven Kulminations-
punkt hinfithren wiirden. Die Intention solcher Mythen liegt demnach allein darin, >historische«
Wahrheiten zu vermitteln. Dies geschehe z.B., wo von der groen Flut, von Stammbé&umen oder

von Moses’ Empfang der Zehn Gebote erzihlt wird.

2.3.2. Eigenart und Genealogie der mythischen Geschichte

Zuvor wurde schon gezeigt, dal Schelling in seiner Magister-Dissertation den Mythos als
Zeugnis einer frithmenschlichen ontogenetischen Entwicklungsstufe herausgearbeitet hat, dem
frithen Kindheitsstadium eines menschlichen Individuums vergleichbar. An genau denselben
Gedanken schlieft er an, um »Werth und Charakter der mythischen Geschichte«** zu bestimmen.
So nimmt es nicht wunder, wenn Schelling die mythische Darstellung in das Gewand »urdchter

Einfalt« gekleidet sieht und ihr den »Charakter der Kindheit«* unterstellt.

2 Vgl. Platon, Scimtliche Werke, a. a. O., 11, S. 436 ff.
24 Schelling, Werke, a. a. O., 1, S. 196.
ZEbd., S. 204 u. 206.



15

Dementsprechend bewegte sich nach Schelling auch das Anfangsstadium der sprachlichen
Entwicklung ausschlieBlich im sinnlichen Bereich. Das heif3t, jede Darstellung, jede Erzéhlung ist
in ihrer sprachlichen Artikulation von den Moglichkeiten sinnlicher Wahrnehmung abhingig, es
gibt noch keine abstrakten Begriffe, wie »Uberheblichkeit«, »Chaos« und dergleichen. Dem
antiken »Philosophen« war es also nicht moglich, seine geistigen Errungenschaften in abstrakte,
priagnante Formen zu bringen, etwa in einen Satz wie: »Die Gdtter haben die Welt aus dem Chaos
gezogen«’®. Um einen derartigen erhabenen Gedanken bzw. ein Gefiihl iiber einen sinnlichen
Urheber verstdndlich zu machen, tat es not, eine so beschaffene Szenerie aus sinnlichen Bildern
zu kreieren. Das Chaos muflte ausfiihrlich dargestellt werden, um es verstidndlich zu machen.
Ebenso sei auch der biblische Mythos von Adam und Eva aufzufassen, in dem nichts anderes als
das menschliche Verlangen nach einem Gleichgesinnten beschrieben werden soll. Adam sehnt
sich so sehr nach einer Frau, dal3 sein schmerzhafter Gemiitszustand nur durch eine sinnlich-
korperliche Erfahrung, die jedermann bekannt ist, ausgedriickt werden kann: Es mochte ihm eine
Rippe aus dem Leib genommen werden, daraus Gott ihm sein weibliches Gegenstiick formt. Die
Partizipation des eigenen Ich im Geliebten, auf die Schellings Interpretation hinweist, findet man
interessanterweise auch bei Plato. Im Phaidros heilit es, daB3 jeder Liebhaber seinen Geliebten
sich nach dem vom ihm selbst verehrten Gott aussucht (252c—d)*’. Und das heifit nichts anderes,
als daB jedermann Grundziige der eigenen charakterlichen Beschaffenheit in seinem Partner zu
finden hofft. Es ist interessant, da3 sich im Zusammenhang mit dem Mythos von Adam und Eva
dieselbe Affinitdt zu bereits vorher von anderen Volkern {iiberlieferten Grundproblemen der
menschlichen Natur ergibt wie bei dem oben angesprochenen Mythos vom Siindenfall. Daran
wird um so deutlicher Schellings (zumindest in frithen Jahren) Uberzeugung, daB es eine
exklusive gottliche Offenbarung fiir ein auserwéhltes Volk nicht gegeben habe.

Noch deutlicher zeigt sich dies an seiner Feststellung, da3 Inhalt und Form der mythischen
Geschichte stets mit den Lebensumstéinden und der natiirlichen Umgebung des jeweiligen Volkes
korrespondieren. Die Atmosphire eines kriegerischen, in einer zerkliifteten Landschaft
ansdssigen Volkes schldgt sich ebenso wie die des friedlichen Hirtenvolkes auf Inhalt und
Stimmung der entsprechenden Mythologie nieder. »Es ist daher ebenso ldcherlich, von
Hirtenstimmen heroische Sagen, als von kriegerischen Stimmen Hirtensagen, erwarten zu
wollen«®. Durch diese nunmehr naturalistisch begriindete Erkldrung der unterschiedlichen

Charakterziige in den Mythen verlieren natiirlich auch die biblischen Uberlieferungen ihren

2 Ebd., S. 223.
" Platon, Simtliche Werke, a. a. O., 11, S. 444 f.
¥ Schelling, Werke, a. a. O., 1, S. 208.



16

exklusiven Status. Deren besondere Beschaffenheit ist nun nicht mehr auf géttliche Eingebung,
sondern auf die natiirlichen Lebensumsténde der Hirtenvolker zuriickzufiihren.

Die absolute Dekonstruktion des vom orthodoxen Christentum ausgehenden Absolutheitsan-
spruchs nimmt Schelling in seiner Theorie der Kausalzusammenhénge der Erscheinungen vor”.
Demnach liegt es im Interesse jedes Volkes, zuerst seine Stammesgeschichte kausal
zurlickzuverfolgen und diese schlieflich an die Mythen aus der dltesten Welt anzuschlieen.
Zunichst wurde also die Geschichte innerhalb der eigenen Familie liber historische Mythen
tradiert. Wo diese fiir die Erkldrung kausaler Zusammenhinge nicht mehr hinreichten, wurde auf
gottliche Wesen zuriickgegriffen, die in ihrer eigenen Welt nach dhnlichen Gesetzen interagieren
und in die diesseitige Welt einzugreifen vermdgen. Wenn schlieBlich die eigene Stammesge-
schichte zeitlich nicht weiter einzuordnen war, kniipfte man diese Geschichten an Erzdhlungen
der dltesten Welt an. Hierbei liegt es nun in der Natur des Menschen, dafl er seine eigene
Geschichte in den absoluten Mittelpunkt stellt. Das heifit, wenn ein Stamm eine »grofle Flut«
erlebt hat, war somit fiir ihn die gesamte Welt {iberflutet.

Somit ist fiir Schelling klar, dal jedes Volk seine eigene Mythologie natiirlicherweise als die
Geschichte der Welt iiberhaupt behandelt. Die christliche Religion wird durch diese Annahme in
ihrem Absolutheitsanspruch relativiert. Sie scheint nichts mehr fiir sich beanspruchen zu konnen,

was nicht bei allen anderen Uberlieferungen in dhnlicher Weise anzutreffen ist.

2.3.3. Gefahren der Uberlieferung

Schelling wirft einigen seiner konservativen Zeitgenossen, den »Buchstabenmenschen,
polemisch vor, die Bibel wie ein Geschichtsbuch ihrer Zeit zu lesen. Ebenso wenig wie man die
biblischen und auch andere Mythen nach Art der Aufkliarung als obsolet verwerfen darf, ist es
gestattet, alles darin fiir bare Miinze zu nehmen. Denn zur der Zeit, als diese Uberlieferungen
entstanden, war die Tradition eine andere, zumal es die Schrift noch gar nicht gab. Wenn
iiberhaupt, so konnten diese Geschichten nur miindlich weitergegeben werden als »siiltonende[r]
Laut der viterlichen Erzdhlung«®. Und genau dies miisse bei der Rezeption beriicksichtigt
werden. Wir haben es hier eben nicht mit feststehenden Schriften heutiger »Buchstaben-

menschen« zu tun, von denen sich nach Belieben Abschriften anfertigen lassen, sondern diese

2 Ebd., S. 237.
Y Ebd., S. 197.



17

Sagen sind nichts anderes als » Tochter des Ohrs und der Erzdhlung«’!, wie sich Schelling hier
Herders Wort bedient. Als solche unterliegen sie natiirlich ganz eigenen Gesetzen der
Uberlieferung, die indes auch mannigfache Fehlerquellen beinhalten. Schelling fiihrt in seinem
Aufsatz eine ganze Reihe davon an. Es soll eine davon erwihnt werden, wodurch die Atmosphére
der damaligen Zeit — zumindest wie sie Schelling erlebt haben mag — vermittelt werden soll.

Das antike TraditionsbewuBtsein war - so Schelling - intensiver ausgeprigt als das neuere. Es gab
starker strukturierte Familienhierarchien, die Stammesgeschichte war von groflerer Bedeutung,
die S6hne verehrten ihre Viter auf besondere Weise und waren stolz auf sie. Schon deswegen
war es ihnen wichtig, die Geschichten, die sie in solch feierlicher Weise von ihren Vitern
erhalten hatten, mindestens genauso spannend und aufregend ihren eigenen Sohnen
weiterzuerzdhlen. Um so mehr lieen sie dabei ihre Phantasie spielen und schmiickten sie immer
weiter aus. Bisher wurde nur {iber zwei hauptsichliche Funktionen des Mythos geredet: die als
Vehikel fiir philosophische Wahrheiten und die als Aufgabe der Vermittlung von Geschichte.
Aber gerade dieser letztgenannte Aspekt hat eine weiterreichende Funktion nur als blofBe
Befriedigung stammesgeschichtlicher Neugierde. Die Historie einer Sippe ist ein unverzichtbares
Gut fiir die Regelung ihres sozialen Systems. Kurz: sie gewihrleistet die Rechtfertigung ihrer
»Gesetze<. In diesem Zusammenhang kann man sicher noch nicht von Gesetzen sprechen, ich
nenne es besser —so Schelling - >gemeinschaftlich anerkannte Regeln<. Schelling bezeichnet dies
weiter als »Tugend«, welche unter ungebildeten Stdmmen nur das ist, »was durch lange
Beobachtung, durch Herkommen, durch alte Uberlieferung geheiligt ist«’>. Nur was von den
verehrten Vorvitern paradigmatisch vorgelebt wurde, erhidlt seine Rechtfertigung im
gemeinschaftlichen Umgang. Dies zu gewdhrleisten, schreckte man auch nicht zuriick, bereits
bestehende Uberlieferungen zu modifizieren und den neuen Errungenschaften in Sitten und
Gebriuchen anzupassen.

So erkldrt es sich Schelling, dal manche Ahnen diese Errungenschaften auf »wunderbare Art«
vom Himmel empfingen — hierin ist zweifelsohne eine polemische Anspielung auf Moses’
Empfang der Zehn Gebote auszumachen. Durch solche >Korrekturen< wurden also in einer
Gesellschaft Regeln geheiligt, die sich im Laufe der Zeit neu geprégt hatten. Diese Schule der
iberlieferten Tradition war also lebenswichtig. Selbst die Gesetzgeber taten viel dazu, wenn es
ihnen gelang, ihre Gesetze durch die heiligen Namen der Viter zu legitimieren, indem sie sich

auf alte Sagen berufen konnten. Wurde dann jemand verurteilt, geschah dies eben nicht auf

S Ebd., S. 196.
32 Ebd., S. 240.



18

Grund irgendeines toten, fiir sich allein bestehenden Gesetzes, sondern weil es schon bei den
»Alten< so war. Das Volk fiihlte sich sicher eingebettet, es hatte selbst noch Bezug zu den
Gesetzen, weil jedermann die Uberlieferungen kannte, die sie rechtfertigten.

Und genau an dieser Stelle entwickelt sich ein neuer Gedankenschritt. Da Schelling sich lingere
Zeit zwischen den Fronten der radikalen Aufkldrung einerseits und den orthodoxen
Konservativen andererseits bewegte, sieht er sich nun legitimiert, den Mythos selbst neu zu
definieren und sogar wiederzubeleben. In den hier behandelten beiden Friihschriften ist von
einem solchen Konzept noch wenig auszumachen. Dennoch spricht Schelling das Problem der
degenerierenden Legitimierung des modernen »aufgeklirten« Staates bereits in aller Deutlichkeit
an. Die Form von reiner »Verstandesherrschaft«, wie sie sich in Frankreich anbahnt, sei zu
abstrakt (aber natiirlich zeige sich auch Deutschland keine Alternative). Es fehlt, so Schelling
weiter, jeglicher Bezug zur Sinnlichkeit, um diese Herrschaft im wahrsten Sinne des Wortes
»greifbar« zu machen. Schelling gibt in der Tat bereits in seinen Frithschriften schon Hinweise auf
mogliche Alternativen im Umgang mit mythischen Geschichten, Alternativen, die sicher durch
Schriften Herder angeregt wurden. Erst 1796/97 findet man jedoch das ausformulierte Postulat

nach einer »neuen Mythologie« im sog. Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus.

3. Das sogenannte »Alteste Systemprogramm des deutschen
Idealismus«

3.1. Zur Uberlieferungsgeschichte

Als Franz Rosenzweig vor nunmehr iiber 80 Jahren der gliickliche Fund des von ihm so
bezeichneten »éltesten Systemprogramms des deutschen Idealismus« gelang, gab er ihm nicht nur
den vermutlich wenig passenden Titel. Er plddierte, obwohl das Manuskript offenkundig in
Hegels Handschrift aus der Mitte des Jahres 1796 vorliegt, auch noch aus graphologischen und
inhaltlichen Griinden fiir die Autorenschaft Schellings”. Man mochte meinen, da es nicht

einfach ist, in einer Sache soviel Verwirrung zu stiften. Aber diese Annahme geht fehl. Denn kein

3 F. Rosenzweig, Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus. Ein handschriftlicher Fund, Heidelberg
1917 (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, 1917, 5.
Abhandlung).



19

Jahrzehnt nach Rosenzweig hielt es W. Bohm fiir ausgemacht, dafl Holderlin der Verfasser sei*.
Was L. Strauss umgehend dazu veranlafte, »Holderlins Anteil an Schellings frithem Systempro-
gramm« herauszukehren®. Zum 50-jdhrigen Jubildaum von Rosenzweigs Fund legte Otto Poggeler
dann seine stark romantisierende Interpretation vor, die den urspriinglich als reinen Kopisten
angesehenen »Hegel als Verfasser des dltesten Systemprogramms des deutschen Idealismus«’
sah. Der Streit setzt sich bis heute fort. Jiingst favorisierte Manfred Frank mit der gebotenen
hermeneutischen Distanz wieder Schelling”’. Mir dagegen scheint Hegel der aussichtsreichste
Kandidat zu sein.

Diese These gilt es im Folgenden zu begriinden. Sie geht zunéchst von der Frage aus, was denn
iiberhaupt im Systemprogramm steht. Das heiflt, es soll eben nicht danach gefragt werden,
welches groBen Denkers spiter entwickelte Gedanken hier bereits in programmatischer Form
vorliegen. Statt dessen soll untersucht werden, welchen groflen Denkers frither entwickelte
Gedanken hier in welcher Form vorliegen. Die zu vertretende These kann dann auch so
formuliert werden, daB das Alteste Systemprogramm des deutschen Idealismus so allgemein
gehalten ist, dafl es kaum fiir Programm ausreichen diirfte und dies vor allem deshalb, weil schon
vor seiner Niederschrift im Jahre 1796 unter den Tiibinger Stiftlern ein methodisches Bewuf3tsein
herrschte, aufgrund dessen der im Programm anzutreffende Tenor in deren Augen kaum eines
Programms wiirdig wére.

Es hat sich, wie Riidiger Bubner zurecht festhilt, seit der Auffindung des Textes gezeigt, dal3 er
»keineswegs eine wohl definierte Liicke unserer historischen Kenntnis schliet, indem er
schlagartig einen entscheidenden Abschnitt der Frithgeschichte des deutschen Idealismus erhellt.
Die Wirkung des Textes ist eher so zu beschreiben, daf3 er eine ganze Landschaft wie durch ein

Prisma beleuchtet, dessen Lichtquelle diffus bleibt«.*

** 'W. Bohm, »Holderlin als Verfasser des >Altesten Systemprogrammes des deutschen Idealismusc, in Deutsche
Vierteljahrschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1926, S. 339-426.

* L. Strauss, »Holderlins Anteil an Schellings friithem Systemprogramm«, in Deutsche Vierteljahrschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1927.

0. Poggeler, Hegel als Verfasser des dltesten Systemprogramms des deutschen Idealismus, Bonn 1969
(Hegelstudien, Beiheft 4).

7M. Frank, Eine Einfiihrung in Schellings Philosophie, a. a. O.

*¥ R. Bubner, Einleitung zu Das Alteste Systemprogramm, Bonn 1973 (Hegelstudien, Beiheft 9), S. 1.



20

3.2. Zur Deutung des »Systemprogramms«

Die Philosophie ist noch nicht am Ende. Kant hat die Resultate gegeben: die Pramissen fehlen noch. Und wer
kann Resultate verstehen ohne Pramissen? Wir miissen noch weiter mit der Philosophie!

(Schelling an Hegel, 6. Januar 1795°%)

3.3.1. Monismus und Intellektuale Anschauung

Ist im ersten Teil des Systemprogramms die ldentifikation von empirischem Ich und reinem
freiem Ich erfolgt, so ist klar, da3 sich eine Welt nun von diesem abheben muf3. Die Welt als
Koordinatensystem aufgefal3t, muf3 sich nun nach den Gesetzen dieses Nullpunkts richten. Die
Vorstellung eines Staates, in dessen vorgefalitem Rahmen zu leben wiére, ist dann selbstredend
ebenfalls absurd. Die GesetzmiBigkeiten entspringen dem Ich ja in jedem Moment aufs Neue aus
sich selbst. Ein Staat stiilpte so dem Prinzip der Freiheit — die Teilhaftigkeit an der Unendlichkeit
— immer schon ein endliches Korsett {iber.

Dieses Prinzip — einen Monismus auf dem Boden einer dualistischen Erkenntnistheorie gegen
diese auszuspielen — fiihrt denn auch zu dem Gedanken, das System der Ideen in der Idee der
Schonheit gipfeln zu lassen. Grundsitzlich wére das System der Ideen schon mit der »ersten«
Idee abgeschlossen, das zugleich freie und vorgestellte Ich ist ja schon die Vereinigung
empirischen In-der-Welt-Seins mit der Idee des Guten, in der Moralitét als streng dem Prinzip der
Autonomie gehorchend gedacht ist. Aber weil unser Verstand beschrinkt genug ist, eine res
extensa als eigenstindige Substanz zu betrachten, mu3 auch dieser Fihigkeit, die Welt zu
schauen, Geniige geleistet werden. Auch wenn der Verstand und die Sinnlichkeit nur zwei
unselbstindige Modi unseres eigentlichen Erkenntnisvermodgens sind, so sind sie in diesem Sinne
eben auch zwei Modi, die wechselseitig voneinander abhdngen: die Anschauung, die uns die
ganze Mannigfaltigkeit der Welt gibt, und der Verstand, der diese durch seine Differenzierungen
erst flir uns artikuliert. Nun gehorcht diese Welt zwar eigentlich den unendlichen Prinzipien des
Verstandes, aber aus diesen kann nicht der situationell endliche Charakter der einzelnen
Anschauung deduziert werden. So ergeht auch hier wieder die Forderung, daB dieses
Erkenntnisvermogen seinem eigentlichen Wesen nach der Unendlichkeit teilhaftig sein muf3. Daf3
dem so ist, zeigt sich in der intellektualen Anschauung, in der der Verstand sich gleichsam vollig

zuriicknimmt. Dies ereignet sich deshalb im Schonen, weil unser Begreifen in diesem gerade

3% Zit. nach M. Frank, Eine Einfiihrung in Schellings Philosophie, a. a. 0., S. 25.



21

nicht auf eine bestimmte Aussage fixiert zu sein scheint. In der asthetischen Erfahrung
differenziert das Denken zwar auch, aber ohne bestimmt zu artikulieren. Dal3 dies moglich ist,
zeigt allererst die unendliche Geteiltheit der Anschauung — und damit letztlich deren

Ungeteiltheit.

3.3.2. Intellektuale Anschauung, sinnliche Religion, Poesie

Wo das Denken miihelos zeigen kann, daf3 es zwar prinzipiell auf die Unendlichkeit ausgerichtet
ist, diese aber nicht darstellen kann, kommt der intellektualen Anschauung gerade dieser Vorzug
entgegen, dal} sie diese Unendlichkeit anschaulich macht. Sie verkdrpert also das Prinzip der
Welt im eigentlichen Sinne des Wortes. Holderlin hat dies im Hyperion sehr eindrucksvoll
geschildert. Es ist nicht nur das Denken, das der Anschauung vollig Platz macht, sondern
zugleich entschwindet auch der Korper. Man mdchte meinen, daB er dem eigentlichen Korper
Platz macht. Und das Gefiihl, dal wir iiber der Lektiire eines Buches, der Betrachtung eines
Bildes oder dem Horen eines Musikstiickes zu verschwinden scheinen, ist ja so fremd nicht.

Die Schonheit vermag uns so also das eigentliche Wesen des Seins zu zeigen, indem sie das
eigentliche Wesen der Sinnlichkeit zeigt. In diesem Sinne ist der Ruf nach einer sinnlichen
Religion zu verstehen. Damit ist kein Zuriick zu unmittelbaren Darstellungen gottlicher Wesen,
sondern ein Voran zur eigentlichen Darstellung des Wesens der Sinnlichkeit — und damit zu einer
Darstellung der Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft — gemeint.

Es ist sicherlich kein Zufall, daB3 sich das intendierte Programm der Stiftler mit einem Buchtitel
Kants so trefflich beschreiben 14Bt. Es ist wohl davon auszugehen, daB sich die bisher als rein
theoretisch motivierbar dargestellte Entwicklung kaum so ziigig abgespielt hitte, wiren die
Stiftler nicht stets dem harten Widerspruch begegnet, auf der einen Seite keinen Weg hinter Kant
zurlick zulassen zu konnen, auf der anderen Seite aber unter der Obhut einer Tiibinger
Orthodoxie zu leben, die sich immer wieder reichlich Miihe gab, das kritische Programm Kants
moglichst geschickt zur Aufrechterhaltung religioser Dogmen zu verwenden. Dieter Henrichs
Jena-Projekt hat hierzu in jiingster Zeit neue Einsichten beigetragen®.

Dal3 die Poesie wieder die Lehrerin der Volker werden kann, liegt somit auch darin begriindet,

daf} sich das zu Lehrende in neuer Gestalt zeigt. Einen Gedanken des reifen Hegel aufgreifend,

% vgl. Carl Emmanuel Dietz, Briefwechsel und Kantische Schriften: Wissensbegriindung in der Glaubenskrise
Tiibingen — Jena (1790-1792), hg. v. D. Henrich, Stuttgart 1997; D. Henrich, Der Grund im Bewufitsein:
Untersuchungen zu Holderlins Denken 1794—1795, Stuttgart 1992.



22

konnte man sagen, dafl die Lehre der Volker zundchst sinnlich darstellbar war, sich in dieser
sinnlichen Darstellung zum Geistigen gewandelt hat und dieses Geistige jetzt selbst wieder
sinnlich dargestellt werden muB. (Die letzte Folgerung wiirde der reife Hegel iibrigens nicht mehr
teilen.) Die Poesie war sinnliche Theologie. Als solche wurde sie in der Philosophie rationelle
Theologie. Die Grenzen dieser bedingen dann, dal die Poesie sinnliche Darstellung des
rationellen Gehaltes der Theologie sein muf. Dieser wird dann auch Inhalt der neuen Mythologie

sein mussen.

3.3.3. Programm und Programmatik des »Systemprogramms« und des deutschen

Idealismus

An dieser Stelle also wird das Systemprogramm tatsdchlich programmatisch. Allerdings ist diese
Programmatik sicherlich nicht eine, die als Programmatik des deutschen Idealismus wird gelten
diirfen. Unter dem deutschen Idealismus verstehen wir fiir gewohnlich eine in der Geschichte
einzigartige Abfolge philosophischer Systemkritiken und Systementwiirfe. Und gerade in dieser
Hinsicht kann das Systemprogramm nichts beitragen. Im Gegenteil, die kontrovers diskutierten
Punkte der Kantschen Philosophie, Ursprung und Funktion der transzendentalen Apperzeption,
die undurchsichtige Stellung der praktischen Postulate und insbesondere das ontologische
Wechselverhiltnis zwischen Einzeldingen und Ordnungssystem, werden nachgerade ignoriert.
Die ersten Sitze des Systemprogramms vermitteln geradezu den Eindruck als ob ein
philosophisch Unbewanderter einem Gesprich der Stiftler gelauscht hdtte und einfach die Punkte
notiert hitte, die er schlicht nicht verstanden hatte, oder von denen er erfahren hatte, dal3 sie
problematisch seien. Wire da nicht die Handschrift Hegels, miite dem Systemprogramm wohl
auch diese mogliche Entstehung, nidmlich als Mitschrift eines vierten, philosophisch eher
Unbewanderten, zugeschrieben werden.

Es ist also wenig wahrscheinlich, daB es sich bei dem kurzen Text wirklich um ein
Systemprogramm handelt, das einer der Stiftler den anderen mitteilen wollte. Alles, was diese
dadurch erfahren hitten, wire ihnen ldngst bekannt gewesen, nur wére es hier deutlicher
formuliert gewesen. Aber offensichtlich stammt der Text aus dem Kreis der Stiftler. Und von
wem auch immer es nun stammt, mindestens genauso unklar ist, fiir wen es denn eigentlich
bestimmt war. Sicher handelte es sich nicht um ein fiir den Druck niedergelegtes Manifest. Denn
die Philosophie Kants war auch in der Goethezeit wohl kaum mehr Allgemeingut als heute. Ohne

deren Grundlage aber bliebe der Text vollig unverstandlich. Die grote Schwierigkeit, die das



23

Systemprogramm aufwirft, scheint sich tatsdchlich darin zu zeigen, da man sich schwerlich
einen Leser wird vorstellen konnen, der sowohl die Grundgedanken des Textes erfassen kann als
auch durch den Text Neues erfdhrt.

Es bleibt also nur eine Mdglichkeit: Der Verfasser des Textes mufite die Absicht haben, dem
Empfinger mitzuteilen, daB er nach einem Weg suche, das gemeinsame Gedankengut so
darzustellen, daB es auch einer breiten Offentlichkeit zuginglich werde. Dann wire der Text so
zu lesen, dal} die ersten eineinhalb Seiten nur dieses gemeinsame Gedankengut referieren. Daran
anschlieBend wére die conclusio zu ziehen: So weit sind wir (Stiftler) programmatisch. Aber wie
bringen wir diese Gedanken in die breite Offentlichkeit? Auf diese Frage scheint der etwas
abrupte neuerliche Einsatz zu antworten: »Zuerst werde ich hier von einer Idee sprechen, die«
usw.

Wenn wir den Text als »Systemprogramm« auffassen wollen, dann in der Form, daf} ein
Programm entwickelt werden soll, das das zuvor erwdhnte und offenkundig intellektuell hochst
anspruchsvolle System der Ideen in verstindlicher Form einer breiten Offentlichkeit darlegen
kann. Die neue Mythologie ist dann aber kein Teil des Systems selbst, sondern durch das Mittel
einer neuen Mythologie soll der Zweck verfolgt werden das System publik zu machen. Das
gedanklich Durchdrungene muf3 also sinnlich >umgesetzt« werden. Aber in dieser neuen
sinnlichen Darstellung muf3 klar sein, da hier die Rede von einem gedanklich zu
Durchdringenden ist. In Anlehnung an das viel zitierte »Mit Kant iiber Kant hinaus!« miisste die
methodische Anweisung deshalb lauten: »Mit der Religion {iber die Religion hinaus!«.
Problematisch diirfte in dem Konzept, wie auch immer es ausgearbeitet formuliert lauten wiirde,
das Verhiltnis von intellektualer Anschauung und neuer Mythologie dennoch bleiben. Wenn wir
die Pointe des Textes getroffen haben, dann bildet die intellektuale Anschauung auf der einen
Seite die erkennende Riickkehr in das urspriinglich ungeteilte Sein — und dies scheinbar durch die
Authebung des Denkens im Denken. Die neue Mythologie auf der anderen Seite zeitigt diese
Riickkehr gerade dadurch, daB3 die sinnliche Darstellung sich threm urspriinglichen Wesen nach
aufhebt und die Betrachtung ins Geistige hebt.

Die Mythologie soll also den kognitiven Anteil des Erkennens im Betrachten zur Geltung

bringen, der selbst wieder aufgehoben werden muf.



24

4. Die Neue Mythologie im »Systemprogramm« — aus der
Perspektive von Schellings Tiibinger Friithschriften

Es nicht unproblematisch, Schellings Friihschriften iiber Mythologie ohne weiteres mit dem
Systemprogramm in Verbindung bringen zu wollen. Denn bei diesem Fragment handelt es sich
um eine Schrift, iiber deren Verfasserschaft man sich in der Forschung, wie wir schon wissen,
ganz und gar nicht einig ist, lediglich an der Handschrift Hegels besteht kein Zweifel. Uberdies
ist das Systemprogramm nur fragmentarisch erhalten. Die Indizien dafiir, daB3 es sich bei dem
gefundenen Blatt grundsétzlich um eine Abschrift handelt und daB das Original vermutlich nicht
von Hegel stammt, erscheinen jedoch iiberzeugend. Dagegen, dall es iiberhaupt eine Erstschrift
ist, spricht das saubere Schriftbild des Manuskriptblattes. Gegen die eigentliche Urheberschaft
Hegels spricht eine Korrektur in Zeile 9 auf der Riickseite des Blattes. Dort schrieb Hegel
zundchst versehentlich »Lehrerin der Geschichte« anstatt »Lehrerin der Menschheit«. Gerade
darin liegt jedoch die Pointe, da3 die Poesie am Ende wieder das wird, was sie am Anfang war,
nidmlich Lehrerin der Menschheit; eine Geschichte gibt es nicht mehr! Ware Hegel mit diesem
Gedanken vollstindig vertraut gewesen, hétte er diesen Fehler wahrscheinlich nicht gemacht®'.
Das klingt zwar einigermafen plausibel, als sicherer Beweis kann es hingegen nicht gelten. Aus
anderen Griinden ist aber, wie wir gesehen haben, Hegel als (Mit-)Verfasser durchaus moglich.
Wobei, wie auch schon festgestellt wurde, die Frage nach der Verfasserschaft nicht zentral ist.
Wenn man von dieser Streitfrage absieht und den Text nur auf inhaltlicher Ebene untersucht,
verliert er um so mehr seine Einheit. Buchholz betont ebenfalls den kompositorischen Charakter,
worin sich Denkspuren sowohl von Schelling als auch von Hoélderlin und Hegel nachweisen
lassen®. Aus diesem Grunde kann man den Text nicht, wie Manfred Frank es neuerdings wieder
versucht hat, auf Schelling beziehen, gleichwohl lassen sich einige Beziige zwischen AuBerungen
im Systemprogramm und AuBerungen in seinem Aufsatz Uber Mythen erkennen. Deshalb wollen
wir das sog. Systemprogramm auch unter der Perspektive der Schellingschen Friihschriften

betrachten.

*' Vgl. H. Buchholz, Perspektiven einer neuen Mythologie Mythos, Religion und Poesie im Schnittpunkt von
Idealismus und Romantik um 1800, Frankfurt a. M.-Bern-New York-Paris 1990 (Berliner Beitrdge zur neueren
deutschen Literaturgeschichte, 13), S. 121.

2 Ebd., S. 122.



25

4.1. Organismus vs. Maschine

Wir wollen uns auf einige Abschnitte des Systemprogramms beschrianken, die mit Schellings
frither Mythenkonzeption in Zusammenhang gebracht werden konnen. Wir beginnen mit der
Forderung, »das ganze elende Menschenwerk von Staat, Verfassung, Regierung, Gesetzgebung —
bis auf die Haut [zu] entbloBen« (recto, Z. 24-26). Einige Zeilen zuvor wird der in der
augenblicklichen Form existierende Staat mit einer Maschine gleichgesetzt, von der es keine Idee
geben kann, da sie Menschenwerk ist. Dieser Vergleich des Staates mit einer Maschine verweist
unweigerlich auf die von Shaftesbury entwickelte Ansicht iiber den Organismus, die der
mechanistischen Konzeption der Maschine gegeniibersteht”. Er brachte den bahnbrechenden
Gedanken auf, daB innerhalb eines Organismus in jedem einzelnen Glied die Idee des
iibergeordneten Ganzen enthalten sei, eine Konzeption, die mit Hilfe der modernen Biologie
bestitigt wurde. Demnach bleibt jede Zelle in einem Organismus in gewisser Weise autark,
versorgt sich selbst und nimmt genau die ihr zugewiesene Aufgabe zur Verwirklichung des
Gesamtorganismus wahr. Dadurch wire also im iibertragenen Sinn die Freiheit des Individuums
(in einem iibergreifenden Organismus) gewdihrleistet. In einer Maschine hingegen sind alle
Einzelteile beliebig austauschbar, sie wird von auflen bestimmt, die Einzelteile haben keinerlei
Uberblick iiber das zusammenhingende Ganze. Es stellt sich hier aber die Frage, wieso ein
Staatsaufbau nach organischem Vorbild iiberhaupt erforderlich ist. Die Antwort ist in Kants
Philosophie vom aus Zweckursachen begriindeten Organismus zu finden. Zweckursachen sind
solche, die nicht auf rein mechanischen Kausalititsgesetzen beruhen, sondern von der Vernunft
abhingig sind. Nach Kant ist ein Zweck eine Vorstellung mit dem Potential, »Ursache von der
Wirklichkeit des Gegenstandes dieser Vorstellung zu sein«*. Das heifit, eine Zweckursache
erfordert eine Vorstellung von einem in der Zukunft liegenden Idealzustand, den es zu erreichen
gilt. Diese Vorstellung selbst kann nun zur Ursache dieser Wirklichkeit werden. Wenn wir z.B.
ein Werkzeug herstellen, erhdlt dieses seine konkrete Wirklichkeit, weil ihm eine verniinftige
Vorstellung — ein Ideal — von seinem zukiinftigen Gebrauch zugrunde liegt. Bei wirkenden
Ursachen ist dies nicht der Fall. Sie sind lediglich mechanische Zustinde, die auf Grund
physikalischer Gesetze Konsequenzen verursachen. Zweckursachen bedienen sich wirkender
Ursachen, gehen diesen aber immer voraus; sie sind nicht durch physikalische Gesetze, sondern
durch die Vernunft begriindet. Das Systemprogramm erklirt als oberste Idee »d[ie] Vorst[ellung]

von mir selbst, als einem absolut freien Wesen« (recto, Z. 5 f.). Ein absolut freies Wesen kann

* M. Frank, Der kommende Gott. Vorlesungen iiber die Neue Mythologie, Frankfurt a. M. 1982, S. 155 ff.
* Kritik der praktischen Vernunft, zit. nach M. Frank, Der kommende Gott, a. a. 0., S. 157.



26

aber nur ein Wesen sein, das nicht in der mechanischen Kette der kausalen Wirkursachen
gefangen, sondern imstande ist, nach Zwecken zu handeln, das heiit, dessen Handeln eine
oberste Idee zugrunde liegt, die wiederum durch die Vernunft bestimmt wird. Und genau diese
Struktur kann man symbolisch auf den Organismus projizieren. Dem Organismus ist folglich
insgesamt ein Zweck bestimmt, dessen Idee selbst in der kleinsten Untereinheit vollstindig
enthalten ist. Deswegen mufl auch der Staat organisch strukturiert sein, um die Freiheit des
Einzelnen zu gewihrleisten. Das Systemprogramm kritisiert am Maschinenstaat, da3 er nicht
mehr die »verallgemeinerungsfiahigen Begriffe der praktischen Vernunft reflektiert«”, sondern
nur noch biirokratisch verwaltet wird und »mechanisch« funktioniert. Diesen Zustand gilt es also
abzulosen, »also soll er authoren« (recto, Z. 21). Der Staat soll also von aufklérerischen
Grundsitzen der Vernunft geleitet werden. Das heif3t, es miissen zunéchst allgemeingiiltige Ideen
als oberste Handlungsprinzipien gefunden werden. Das allein reicht aber nicht aus: »der grofB3e
Hauffen miile eine sinnliche Religion haben« (verso, Z. 12 f.). Nur so kann eine auf das Ganze
bezogene Einheit erreicht werden. Es nutzt nichts, wenn die gelehrten Philosophen streng nach
den Begriffen der Vernunft Gesetze entwerfen, zu denen »der Hauffen« keinen Bezug hat. Eine
akzeptable Legitimation bliebe im Verborgenen. Das wire nicht im Sinne des Organismus, in
dem in jedem einzelnen selbst diese obersten Handlungsprinzipien gegenwértig sein miissen; auf
der Basis der Vernunft kann man das nicht erwarten. Deswegen muf3 eine verbindende Mitte
gefunden werden.
So miissen endlich aufgeklédrte u[nd] Unaufgeklirte sich d[ie] Hand reichen, die Myth[ologie] mul3
philosophisch werden, und das Volk muf} verniinftig, u[nd] die Phil[osophie] mull mythologisch

werden, um die Philosophen sinnlich zu machen. Dan herrscht ewige Einheit unter uns (verso, Z. 22—

25).

4.2. Die neue »alte« Mythologie

Auch wenn Schelling in seinem Aufsatz Uber Mythen noch véllig im Bann der Sichtweise
Christian Gottlob Heynes steht*, also »im Mythos die Ausdrucksform der kindlichen, noch ganz
von ihrer Sinnlichkeit bestimmten Menschheit«* sieht, ist es nicht richtig, dieses auf die dlteste

Zeit bezogene Mythenverstindnis ohne jeden in Bezug auf die »neue Mythologie« zu erkléren®.

“Ebd., S. 161.

% Siehe oben, Kap. 2.2.

*"H. Buchholz, Perspektiven einer neuen Mythologie, a. a. O., S. 135.

* »Folgt man diesem Verstindnis, so erscheint die Mythologie als langst obsolet gewordene, der Gegenwart ginzlich
unangemessene Bilder- und Fabelwelt. Die Moderne Welt hat die Vernunft zum Leitprinzip erhoben. Wird nun eine



27

In diesem Aufsatz lassen sich sehr wohl Spuren dieses »neuen< Mythenverstindnisses finden.
Viel zu hédufig nimmt Schelling darin Bezug auf Plato, der sich in einer vergleichbaren Situation
zwischen Aufklarung (Sophisten/Logos) und Orthodoxie (Mythos) befand.*

Herder hatte bereits angemerkt, dal die antiken Mythen ihre Funktion in der zeitgendssischen
Gesellschaft nicht mehr erfiillen konnen. Auch er hatte durchaus den allegorischen Charakter der
Mythen gesehen; aber nicht in dem progressiven Sinne, dafl er dort einsetzt, wo die Vernunft
nicht mehr hinreicht, sondern als schlichte Versinnlichung von Vernunftsitzen. Diese seien
jedoch notwendig fiir die religiose Begriindung der Geistesart einer staatlichen Gemeinschaft™.
Voraussetzung fiir die Fruchtbarkeit einer Mythologie sei jedoch, da3 der mythische Stoff aus der
eigenen Geschichte bezogen wird. Nur so kann das Volk einen wirklichen Bezug erkennen, ein
»historisches BewuBtsein« entwickeln. Deshalb sei das Studium der antiken Mythologie zwar
notwendig, aber nicht, um diese nachzuahmen, sondern um von dem erfinderischen Geist dieser
zu profitieren und selbst produktiv zu werden. Daraus ergibt sich fiir Herder die Forderung an die
zeitgendssischen Dichter, eine neue, historisch relevante Mythologie zu schaffen. Dies wére
sicher eine Aufgabe, die auch die »neue Mythologie« zu leisten hdtte. Doch wire dies
gewissermallen lediglich das Fundament fir ihre eigentliche — im Systemprogramm artikulierte —
Aufgabe, nimlich »ewige Einheit unter uns« herzustellen, d.h. die Philosophen und das Volk, den
Logos und den Mythos durch eine »Mythologie der Vernunft« zu vereinigen.

In einer »neuen Mythologie« gilt es nun den Schritt zu vollziehen, den Mythos genau dort
allegorisch anzuwenden, wo man noch keine fortgeschrittenere verniinftige Erkenntnis erwarten
kann, ndmlich beim »Volk«. Jedoch soll dies nicht aus des »Lehrers< eigenem Unvermdgen, das
gleiche durch abstrakte Verstandesbegriffe auszudriicken, geschehen, sondern aus padagogischer
Motivation heraus. Genau diesen sensiblen Mythengebrauch findet man auch bereits bei Plato,
wie Christoph Quarch’ gezeigt hat. Im Phaidon befindet sich Sokrates im Gesprich mit Kebes
und Simmias, in denen Quarch zwei Reprisentanten einer unreflektierten, in Relikten mythischen
Denkens fortlebenden Weltdeutung erkennt. Um die beiden auf die ersten Schritte der
philosophischen Wahrheitsfindung zu bringen, 148t Sokrates sich zunichst auf ihr Niveau ein und
iiberzeugt sie - mit Hilfe eines Mythos - davon, daf3 der Philosoph sich nicht selbst Gewalt antun

darf, obwohl er, wenn er klug wére, danach streben sollte, dem Sokrates in den Tod

»Mythologie der Vernunft« gefordert, so kann der Autor mit Recht fiir sich beanspruchen, von einer neuen >Idee [zu]

sprechen«« (H. Buchholz, ebd., S. 135).

* »Auch Platon scheint mehrmals zu der sinnlichen Darstellung seiner Philosophie gendthigt gewesen zu seyn«

(Schelling, Uber Mythen, in Ders., Werke, a. a. O., 1, S. 227).

50 Vgl. M. Frank, Der kommende Gott, a. a. O., S. 132.

°! Ch. Quarch, Sein und Seele: Platons Ideenphilosophie als Metaphysik der Lebendigkeit. Interpretationen zu
PHAIDON und POLITEIA, Miinster 1998, S. 84 ff.



28

nachzukommen. Und um sie von ihrem leichtfertigen Glauben an die Wahrheit der
Erscheinungen zu befreien, fiihrt er sie zundchst in die Konzeption einer einfiltigen »Zwei-
Welten-Vorstellung« ein.”> Im zweiten Teil des Dialogs zeige sich hingegen — so Quarch - , daf}
Sokrates zu einer weitaus anspruchsvolleren Art und Weise der Wahrheitsfindung in der Lage ist,
nidmlich der Erzdhlung einer mythischen Geschichte in padagogischer Absicht. Er vermag es, auf
die kognitiven Grenzen seiner Gesprichspartner einzugehen, sie gewissermaflen von ihrem
jeweiligen Niveau ,abzuholen’. Und genau diese »>alte<, weil bereits bei Plato nachweisbare,
Leistung der Mythologie soll nunmehr in der im Systemprogramm geforderten »neuen
Mythologie« eine Renaissance erfahren. Die abstrakte Philosophie soll folglich mythisch werden,
um sie dem Volk durch ihre nunmehr plastisch-sinnliche Form begreifbar zu machen. Sie soll
sich somit einerseits selbst rechtfertigen und andererseits dem Volk mit Hilfe der Mythologie

einen Weg zur Vernunft zu ebnen.

5. Hegels Fortfiihrung seines philosophischen Mythoskonzeptes
in den sogenannten »Philosophisch-theologischen Jugend-
schriften«

Im folgenden sollen die von Herman Nohl unter dem Titel Volksreligion und Christentum
zusammengefaliten Hegel’schen Fragmente unter dem Aspekt der Klirung der Begriffe

»Volksreligion« und »Volksgeist« analysiert werden.

5.1. Der Begriff »Volksreligion«

Den Ausgangspunkt zur Kldarung des Begriffs der »Volksreligion« bildet die Darstellung der
Funktion, die Hegel einer solchen zuschreibt. Ihre Funktion liegt in der Hegelschen Begriindung
zur Schaffung einer solchen Volksreligion begriindet. Hegel fragt sich hier, auf welche Weise
Kants ethische Prinzipien im Volk verwirklicht werden konnen. Die Begriindung der Ethik an
sich scheint ihm durch Kant jedoch hinreichend geleistet. Nach Hegel ist diese Ethik als eine fiir

das Volk nur mittels Konstituierung einer neuen Religion, der Volksreligion, verwirklichbar®.

52
Ebd., S. 85.

>3 Ch. Jamme, »Ein ungelehrtes Buch«. Die philosophische Gemeinschaft zwischen Hélderlin und Hegel in Frankfurt

1797-1800, Bonn 1983 (Hegelstudien, Beiheft 23), S. 44.



29

Die Funktion der Volksreligion ist somit in der Beférderung von Moralitdt zu suchen. Die
Volksreligion stellt daher ein Mittel und keinen Selbstzweck dar.
Daraus ergibt sich die notwendige Frage nach der Eignung von Religion fiir eine derartige
Bestimmung. Nach Hegel liegt es
in dem Begriff der Religion, [...] daB sie das Herz interessiert, da} sie einen EinfluB auf unsere
Empfindungen und auf die Bestimmung unseres Willens hat — indem teils unsere Pflichten und die
Gesetze einen stirkeren Nachdruck dadurch erhalten, daB sie als Gesetze Gottes uns vorgestellt
werden; teils indem die Vorstellung der Erhabenheit und der Giite Gottes gegen uns — unser Herz mit
Bewunderung und mit Empfindung der Demut und Dankbarkeit erfiillt.>*
Religion betont folglich fiir den jungen Hegel die menschlichen Pflichten und Gesetze.
Gleichzeitig wird durch sie die Gefiihlswelt beeinflufit. Diese beiden Aspekte sind fiir die
Willensbildung des Menschen grundlegend. Denn Religion beriihrt den Menschen in seinem
sinnlichen Wesen und kann damit eine »Neigung« zur Pflichterfiillung hervorrufen. Die Wirkung
der Religion wird somit von Hegel als »Verstirkung der Triebfedern der Sittlichkeit durch die
Idee von Gott als moralischem Gesetzgeber«” umschrieben. Nach Klarung der Frage, daf} die
Moglichkeit einer solchen Funktion der Religion besteht, muB3 Hegel weiterfiihrend das »Was,
d.h. die Beschaffenheit einer solchen Religion, kldren. Hegel wird dieser Forderung durch die
Analyse von Gegensatzpaaren gerecht, wobei die Unterscheidung zwischen Volks- und
Privatreligion den Ausgangspunkt der weiteren Bestimmung dieser so verstandenen Volks-

Religion bildet

5.1.1. Gegensatz zwischen Volks- und Privatreligion

Nach Hegel ist es die Moglichkeit einer Privatreligion »die Moralitét einzelner Menschen zu
bilden«®, was bedeutet, da3 eine Privatreligion das Leben eines Individuums in seinen
personlichen und familidren Beziehungen beriihrt. Eine Volksreligion dagegen ist in das
offentliche Leben einer Gesellschaft verwoben. Ein wichtiges Modell hierfiir gibt fiir Hegel die
offentliche Religion der antiken Polis ab, denn hier stellt die Religion die Versinnlichung der
Sittlichkeit fiir die gesamte biirgerliche Gesellschaft dar’’. Dies verdeutlicht, dafl eine derartige

funktionale Religion nach ihrer Zielsetzung, der Verwirklichung des Sittengesetzes, keine private

** G. W.F. Hegel, Theologische Jugendschriften, nach den Handschriften der kgl. Bibliothek in Berlin, hg. v. H.
Nohl, Tiibingen 1907 (unver. Nachdr.: Frankfurt a. M. 1966), S. 1-72, 355-359, hier 5.
55
Ebd., S. 61.
*°Ebd., S. 27.
37 Ch. Jamme: »Ein ungelehrtes Buch«, a. a. O., S. 53.



30

Religion sein kann, sondern eine 6ffentliche Religion, bzw. eine Volksreligion sein muf3. Eine
Realisierung der Volksreligion nach antikem Vorbild ist folglich nicht auf den privaten Bereich
beschrinkt, sondern hat auch Auswirkungen auf gesellschaftliche Interaktionen. Nachdem diese
von Hegel ins Auge gefasste Religion durch die Unterscheidung von Volks- und Privatreligion,
als eine das gesamte Volk umfassende Volksreligion, bestimmt wird, trifft Hegel die weitere

Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Religion.

5.1.2. Gegensatz zwischen objektiver und subjektiver Religion

Fiir Hegel bedeutet objektive Religion eine von auBlen angelehrte Religion, die sowohl in den
Lehrsitzen der Theologie als auch in Praktiken, sofern diese ritualisiert und dadurch nicht in der
Gefiihlswelt des Menschen verankert sind, besteht.” Die objektive Religion birgt nachstehende
Problematik:

frithzeitig genug ladet man sie unserem Gedéchtnisse auf, da3 oft der noch nicht erstarkte Verstand,

die schone zarte Pflanze des offenen freien Sinnes unter der Biirde [einer objektiven Religion]

niedergedriickt wird, [...] die erstarkten Seelenkrifte schiitteln sie entweder ganz ab, oder lassen sie auf

der Seite liegen und ziehen keinen nihrenden Saft aus ihr ein.”’
Diese Aussage beinhaltet, dal eine solche rein objektive Religion fiir Hegel als
,funktionserfiillende’ Religion ausgeschlossen werden kann. Denn eine rein duflerliche Religion
kann das Innere des Menschen nicht erfassen. Infolgedessen kann durch sie auch keine Neigung
zur Pflicht erzeugt werden. Zusétzlich wird eine rein objektive Religion von Hegel als Moment,
welches dem Verstand widerldufig ist, angesehen. Hierdurch besteht ein Widerspruch zur
Voraussetzung, da3 eine funktionserfiillende Religion die Kantsche Moral verwirklichen soll.
Diese Moralvorstellung griindet sich auf Vernunft und kann daher nicht durch ein Instrument
verwirklicht werden, welches dieser Grundlage entgegenwirkt.
Im Gegensatz hierzu verhilt sich eine subjektive Religion, die sich in Empfindungen und
Handlungen duBert®, d.h. »subjektive Religion ist lebendig, Wirksamkeit im Innern des Wesens
und Titigkeit nach auBen«®. Eine subjektive Religion beeinflufit danach den Willen und die
Handlungsweise des Menschen. Denn sie durchdringt das Innere und kann dadurch auf die

menschlichen Neigungen EinfluB nehmen. Ein derartiges Wirken bezeichnet Hegel als

¥ Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 6 f.
*Ebd., S.7f.

““Ebd., S. 6.

*'Ebd., S.7.



31

»lebendig«. Infolgedessen kann eine Handlung, welche aus einer subjektiven Religion entspringt,
nicht als unfreies Moment empfunden werden. Sie erwichst ndmlich aus dem Individuum, das
eine Neigung zu ihr entwickelt hat. Anders verhélt es sich bei rein objektiver Religion. Hier
konnen die Handlungen, welche sich aus religiosen Lehrsdtzen entwickeln, als Bedriickung
empfunden werden. Denn diese Lehrsitze laufen der Vernunft zuwider.”

Die Folge aus dem Vorhergehenden ist, daB nur eine subjektive Volksreligion eine
funktionserfiillende Religion sein kann. Die Problematik jedoch, daBl der Verstand, welcher
notwendigerweise objektivierend wirkt, ebenfalls, neben der Sinnlichkeit, Bestandteil des
Menschen ist, erfahrt dadurch ihre Losung, da die durch den Verstand stattfindende
Objektivierung in den Dienst der subjektiven Religion tritt. Die verstandesmiBige Reflexion wird
deshalb dahingehend wirksam, dafl sie die Grundsétze einer Religion, welche durch diese
Prinzipien eine subjektive Volksreligion und damit die funktionserfiillende Religion ist, darlegt.”
In diesem Sinne ist die folgende Objektivierung, die mittels Darstellung der Beschaffenheit einer

subjektiven Volksreligion erfolgt, Bestandteil der subjektiven Volksreligion.**

5.1.3. Die Beschaffenheit einer subjektiven Volksreligion

Die Beschaffenheit einer derartigen subjektiven Volksreligion beschreibt Hegel auf folgende
Weise.” Erstens: Thre Lehren miissen auf der allgemeinen Vernunft gegriindet sein, wodurch ein
Fetischglaube ausgeschlossen und gleichzeitig dem Kantschen Primat der autonomen Vernunft
geniige geleistet wird.

Zweitens: Sinnlichkeit, Herz und Phantasie des Menschen diirfen nicht ausgeschlossen werden.
Der Grund fiir diese Forderung ist darin zu suchen, daf3 es nur auf diese Weise moglich ist, beim
Volk eine Wirkung zu erzielen. Denn die Denkweise der Volksmassen ist eben nicht durch
rationales Vernunftdenken, sondern von Mythologie bestimmt, wodurch eine Aufklirung der
Massen mittels reinem Vernunftdenken unmoglich ist.®

Drittens: Sie mulf} so beschaffen sein, daf sich alle Bediirfnisse des Lebens, auch die 6ffentlichen
Staatshandlungen, daran anschlieen. Dieser Punkt kann unter zwei Aspekten beleuchtet werden.

Einerseits, »wenn Religion aufs Volk soll wirken konnen, so muf} sie ihn [scil. den Menschen]

*Ebd., S. 5.

“ Ebd., S. 8.

*Ebd., S. 8 u. 20.

 Ebd., S. 20-29.

% Ch. Jamme, »Ein ungelehrtes Buch«, a. a. O., S. 45.



32

7

freundlich tiberall hinbegleiten«,” und andererseits, kann nur dann, wenn alle Bereiche des

Lebens vom Sittengesetz durchdrungen sind, Freiheit entstehen.®

5.1.4. Wirkung der subjektiven Volksreligion

Die dargestellte Beschaffenheit der subjektiven Volksreligion ergibt auch die Moglichkeit ihres
Wirkungsbereiches. Er erstreckt sich auf das Volk, welches durch eine derartige Religion
ginzlich aufgekldrt und dadurch befreit werden soll. Dies wird aufgrund der Konzeption der
Volksreligion ermoglicht, welche den Menschen einheitlich als sinnlich-verniinftiges Wesen
erfait, und dadurch die Geneigtheit des Menschen zur Pflicht einschlie8t”.

Dieser Sachverhalt findet in dem Zitat » Volksreligion — die gro3e Gesinnungen erzeugt und néhrt
— geht Hand in Hand — mit der Freiheit« seine Bestitigung. Eine solche Religion bedeutet daher
nicht Mythologie statt Aufkldrung, sondern Aufklérung durch bzw. mit Hilfe der Mythologie,
was auch im Systemprogramm gefordert wird.” Eine Volksreligion wird hierdurch zum
Instrument der Nationalerziechung, mit dessen Hilfe eine Bildung und Besserung des
Menschengeschlechts erreicht werden soll.”” Jedoch kommt hier ebenfalls zum Ausdruck, dal3
dieses Ziel, anldBlich des aktuellen Volkszustandes, politisch als auch religids, in einem Prozef3
erreicht werden muB.

Da diesem gegenwirtigen Zustand die christliche Religion zugrundeliegt, stellt die Volksreligion
den Versuch dar, diese gegebene Religion dem Vernunftideal anzundhern,” woraus ersichtlich
wird, da Hegel der verwirklichten Religion des Christentums, diese Funktion der
Volkserziehung nicht zuerkennt.

Die Diskrepanz zwischen Christentum und Hegelscher Volksreligion kann durch einen Vergleich
expliziert werden.

Das Christentum unterscheidet sich nach Hegelscher Auffassung in folgenden wesentlichen

Punkten von der durch ihn proklamierten Volksreligion.”” Erstens: Das Christentum ist

%7 Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 26.

*Ebd., S. 27.

% Ch. Jamme, »Ein ungelehrtes Buch«, a. a. O., S. 45.

" Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 27.

"' Ch. Jamme, »Ein ungelehrtes Buch«, a. a. O., S. 45.

" Ebd., S. 46.

" Ebd., S. 49 f.

" W. Jaeschke, Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt 1983 (Ertrige der Forschung, 201), S. 46.



33

urspriinglich und wesentlich Privatreligion, wodurch die Verwirklichung der christlichen Ethik
im Volke die christliche Religion aufhebt. Denn infolge einer Verwirklichung wird das Hoffen
auf einen Erloser bzw. gnadenbringenden Gott iiberfliissig. Zweitens: Die historischen Elemente
in der Begriindung des Christentums stehen im Gegensatz zur Volksreligion, da dem Historischen
keine allgemeine Uberzeugungskraft innewohnt. Drittens: Ein prinzipieller Einwand gegen eine
historische Begriindung (unter Aufnahme von Lessings Problem des Verhiltnisses von Vernunft
und Geschichte) vereitelt die Eignung des Christentums als Volksreligion. Denn historische
Momente konnten dem Sittengesetz den Primat streitig machen. Das heifit, dafl historische
Geschehnisse einen hoheren Stellenwert innerhalb der Religion einnehmen als die Moralitdt. Als
Beispiele in der christlichen Religion nennt Hegel den Glauben an ewige Seligkeit und den
Glauben an das Christentum selbst. Viertens: Zudem stellt Hegel fest, da das Christentum als
historischer Glaube der Moralitét geschadet hat.

Diese vier Punkte verdeutlichen, dal3, um die erlduterte Zielsetzung zu erreichen, die Hegelsche
Konstituierung einer neuen Religion, einer subjektiven Volksreligion, notwendigerweise

geschieht.

5.2. Der Begriff »Volksgeist«

5.2.1. Wesen des Volksgeistes

Aufgrund der erfolgten Begriffsbestimmung von »Volksreligion« ist es nunmehr moglich, den
Begriff »Volksgeist« zu bestimmen. Denn der Begriff »Volksgeist« ist mit dem Begriff der
»Volksreligion« aufs engste verkniipft und zwar derart, dal diese ihm den »Geist einhaucht«,”
wodurch ihr die Rolle »der Geburtshelferin und Néhrerin lebendigen Volksgeistes«’® zukommt,
und somit der Begriff » Volksgeist« aus dem Begriff der » Volksreligion« sich entwickelt.

Hierdurch kommt zum Ausdruck, dal das Wesen des Volksgeistes durch die bereits dargelegte
Volksreligion begriindet wird. Der Geist des Volkes ist folglich in entscheidender Weise vom
Wirken der Volksreligion bestimmt und formt sich somit nach ihren Grundsdtzen. Aus den
Grundsdtzen der Volksreligion wird ersichtlich, daf3 die Spaltung des Menschen, hervorgerufen
durch die Unterdriickung der »Neigung« seitens der Vernunft, mit dem Einbezug der sinnlichen

Natur des Menschen uberwunden werden soll. Zusitzlich soll diese Einheit dem dritten

7 Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 19.
7% Th. L Hearing, Hegel — Sein Wollen und sein Werk, 2 Bde., Leipzig-Berlin 1929, S. 67.



34

Grundsatz der Volksreligion zufolge in jedem Lebensbereich der Gesellschaft vollzogen werden,
wodurch sowohl diese, als auch das Individuum in ihr - wie bereits in »die Wirkung der
subjektiven Volksreligion«’’ dargelegt - frei und lebendig wird. Die vorher erlduterte Tatsache,
daB3 der Begriff »Volksgeist« mittels der dargelegten Wirkung der Volksreligion bestimmt ist,”
macht deutlich, da »Volksgeist« das sich in lebendiger Einheit befindende Volksganze
bezeichnet. Das Volksganze beinhaltet die verschiedenen gesellschaftlichen Aspekte und die das
Volk bildenden Einzelnen.”

Es wird erkennbar, daf3 der Volksgeist an dieser Stelle keine neue GroBle darstellt, die unabhéngig
und ohne die Volksreligion denkbar wére, sondern vielmehr das gesamte organische Volksleben
selbst versinnbildlicht.*

Die vorangegangene Entwicklung des Hegelschen Volksgeistbegriffs anhand der Volksreligion
ermoglicht nun, sein Wesen explizit darzulegen. Dies kann durch die Untersuchung des Begriffes
»Volksgeistes« nach bestimmten Gesichtspunkten erfolgen. Die bisherige Begriffsbestimmung
des Hegelschen »Volksgeistes« erwies die grundlegende Verflechtung der Begriffe Volksgeist
und Volksreligion, in dem Sinne, daB3 der Begriff des lebendigen »Volksgeistes«, das Ideal des
Wirkens von Volksreligion, die lebendige Einheit des Volkes, bezeichnet®. Die Gesichtspunkte,
unter denen ein lebendiger Volksgeist untersucht werden kann, sind dieser lebendigen Einheit
folglich immanent. Sie finden somit im Mittel, welches diese Gesichtspunkte zur lebendigen
Einheit fiihrt, Beriicksichtigung. Dieses Mittel stellt die Volksreligion dar, welche auf die
Verwirklichung des Sittengesetzes im Volke durch dessen geistige Bildung abzielt.

Dadurch ist eine Einwirkung einerseits auf das empirische Volksleben und andererseits auf das
Geistesleben moglich. Das ist bereits am Begriff »Volksgeist« nachvollziehbar. Denn in ihm
werden die beiden Groflen des Geistes und des Volkes zusammengefiihrt, wobei also die beiden

Seiten, die der rein geistigen Einstellung und die des konkreten Volkes zusammenfinden.*

5.2.2. Der Volksgeist als geistige Grofle

Zunichst soll der Begriff »Volksgeist« als geistige GroBle erfalit werden. Diese erschliefit sich

mittels der nationalpddagogischen Funktion von Volksreligion, welche die Gesinnung der

"Ebd., S. 30 f.

" Vagl. ebd., S. 32.

" Ebd., S. 1-115, hier 93.
8 Ebd., S. 94.

81 Ebd., S. 93.

82 Ebd., S. 99, 101 f.



35

Volksindividuen beziiglich der zu verwirklichenden Moral bilden soll. Unter dieser
Voraussetzung zielt der Begriff »Volksgeist« auf eine, den Volksindividuen immanente,
gemeinsame Geisteshaltung. Ein Volk konstituiert sich daher nicht mittels duflerer Merkmale,
wie die gemeinsame Abstammung seiner Individuen, sondern durch deren gemeinsame
Geisteshaltung bzw. geistige Einheit.* Die rein dueren Faktoren, wie Manifestationen und
Symbole nichtgeistiger Natur, treten notwendigerweise in den Hintergrund.
Gegensitzlich hierzu verhalten sich kulturelle Verwirklichungen des Geistes, so da3 scheinbar
rein materielle Gegenstinde, wie z.B. Tempel, Bauwerke, usw., wie auch Feste, Zeremonien,
usw. zu Objekten phdnomenologischer Wesensanalysen, der in ihnen zum Ausdruck kommenden
geistigen, tiberindividuellen Volkszustinden, werden konnen.*
Ebenso stellt sich das Schicksal eines Volkes als Ausdruck eines bestimmten Volksgeistes dar.
Der Begriff »Schicksal« korrespondiert jedoch nicht mit dem Begriff der » Vorsehung«, denn der
Hegelsche Schicksalsbegriff bezieht sich nicht auf eine dem Menschen {ibergeordnete, gottliche
Grofle, sondern erkennt das menschliche Wesen als Grundlage des Schicksals an. Dieser
Sachverhalt verdeutlicht sich anhand des nachstehenden Zitats:

Schicksal [...] — eine ganz menschliche Theorie — lacherlich dagegen das Résonnement iiber Zulassung

mancher Begebenheiten von Gott — und die Griinde dieses Zulassens, wodurch man die Vorsehung zu

retten glaubt [...].*
Hegel betrachtet die AuBerungen bzw. Realisierungen des Volksgeistes als Teil desselben und
somit als rein geistige GroBen, wodurch sie nach ihrem Geistesgehalt bzw. -zustand bestimmt
werden konnen®.
Durch diesen Zusammenhang erfahrt der Begriff »Volksgeist« eine Erweiterung. Denn hat er
bislang eine gemeinsame, einheitliche Geisteshaltung der Volksindividuen zum Inhalt, was
jedoch nicht eine Gleichschaltung der einzelnen Volksindividuen bedeutet, sondern ein
Verhaftetsein derselben in einer {berindividuellen Einheit, mit ihrer notwendigen
Selbstandigkeit,” so umfaBit dieser jetzt zusétzlich die verschiedenen GroBen des verwirklichten
Geistes. Daher sind das Moment »Geist des Volkes« im Sinne von Geisteshaltung, sowie die

Momente des verwirklichten Geistes, wie Geschichte, Religion, Grad der politischen Freiheit,

% Ebd., S. 99.

% Ebd., S. 101.

% Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 355.
% Th. L. Hearing, Hegel, a. a. 0., S. 99-101.

" Ebd., S. 105.



36

Sittlichkeit, usw., unverduflerliche Bestandteile der geistigen Einheit eines Volkes* und des
erweiterten Volksgeistbegriffs.
Nachdem die Momente des erweiterten Volksgeistbegriffs bzw. der geistigen Einheit bestimmt
sind, muf} die Art und Weise der Beschaffenheit einer solchen Einheit, das heif3t die Relation der
einzelnen Teile der Einheit zueinander, erldutert werden. Maf3geblich fiir dieses Verhéltnis sind
folgende Aussagen Hegels, in welchen die Beziehung von Religion und Volksgeist ihren
Ausdruck findet. Zum einen charakterisiert Hegel den Zusammenhang so: »Solche wesentlichen
Gebréuche der Religion miissen eigentlich mit dieser nicht ndher zusammenhéangen, als mit dem
Geist des Volkes, und aus diesem eigentlich hervorgesproft sein [...]«.* Der Volksgeist bildet an
dieser Stelle die Grundlage der Religion und gleichzeitig umfaf3t bzw. beinhaltet er diese”™. Zum
anderen ist es fiir Hegel die Aufgabe der Religion, wie bisher gesehen wurde,”' eben diesen
Volksgeist zu bilden, was Hegel in dem anschlieBendem Zitat ausdriickt: »Den Geist des Volkes
zu bilden ist zum Teil auch Sache der Volksreligion, zum Teil der politischen Verhiltnisse«.”
Dies zeigt, dall sich die Elemente, welche die Einheit bilden, in gegenseitiger Wechselwirkung
befinden, und somit nicht eines ausschliellich als Ursache oder als Wirkung eines anderen
Elementes angesehen werden kann.
Dieses Verhdltnis bleibt nicht auf den Volksgeist und die Religion beschrinkt, sondern erweitert
sich auf alle Momente der Einheit, wie aus der Hegelschen Beschreibung dieser gegenseitigen
Verkniipfung zu entnehmen ist:

Geist des Volkes, Geschichte, Religion, Grad der politischen Freiheit desselben — lassen sich weder

nach ihrem Einfluf aufeinander, noch nach ihrer Beschaffenheit abgesondert betrachten — sie sind in

ein Band zusammenverflochten — wie von drei Amtsbriidern keiner ohne den anderen etwas tun kann,

jeder aber auch vom anderen etwas annimmt.”
An dieser Stelle wird die axiomatische Grundlegung der Hegelschen Gedanken deutlich. Sie
beinhaltet den einheitlichen Grundgedanken, dafl die einzelnen Elemente sich gegenseitig
durchdringen, in Wechselwirkung zueinander stehen, und auch daB3 das eine Ursache oder
Wirkung der anderen ist.”* Diese Grundauffassung Hegels, dall geistige Erscheinungen weder
ausschlieBlich Ursache, Wirkung, Mittel noch Zweck darstellen, sondern, daB3 alle diese geistigen

Grofen in ihrer lebendigen Einheit ihr Wesen haben, findet im real existierenden Volk, in der

*Ebd., S. 109.
% Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 26.
Th. L. Hearing, Hegel, a. a. O., S. 94.
*I'vgl. ebd., S. 31 f..
%2 Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. O., S. 27.
93
Ebd..
% Th. L. Hearing, Hegel, a. a. 0., S. 108.



37

Volkseinheit ihren Ausdruck.” Hegel verdeutlicht diesen Sachverhalt an seinem Bild des

griechischen Idealvolk.

5.2.3. Das griechische Idealvolk

Dieses griechische Idealvolk zeichnet sich dadurch aus, daB3 weder das konkrete Individuum noch
irgendeine Funktion desselben und der Gesamtheit aus der allumfassenden geistigen Einheit des
Ganzen gelost werden kann.” Das heilit, da3 sich die geistige Einheit in den Haltungen und
Handlungen sowohl des Individuums als auch des Volkes, in seiner sinnlich-verniinftigen
Ganzheit dulert, wodurch sich jene geistige Einheit in der Einheit des Volkes niederschlédgt. Der
Begriff der Volkseinheit umfafit somit jene Individuen, welche sich in einer sittlich-rechtlich-
staatlichen Gemeinschaft verwirklichen, die von dieser geistigen Einheit getragen ist.”” Diese
Gemeinschaft gehorcht daher keinen fremden, von aulen vorgegebenen Gesetzen, wodurch ihre
politische Freiheit gesichert ist.”

Das idealisierte Griechenlandbild Hegels beinhaltet stets einen Moment von Zeitkritik, da die
bestehende Gesellschaftsordnung sich eben nicht durch politische Freiheit auszeichnete. Die
antike Welt tritt somit als Sozialutopie einer nicht entfremdeten Welt als Gegenentwurf zum
deutschen Feudalismus auf.” Jedoch mischt sich die Beflirchtung der Unwiederholbarkeit des
idealen Griechentums in Hegels Gedankenwelt.

Wir kennen diesen Genius [der antiken Polis] nur vom Horensagen, nur einige Ziige von ihm, in

hinterlassenen Kopien seiner Gestalt ist und vergdnnt, mit Liebe und Bewunderung zu betrachten, die

nur ein schmerzliches Sehnen nach dem Original erwecken.'"

5.2.4. Der Volksgeist als empirische Grofie

Der Begriff »Volksgeist«, der bislang als rein geistig-kulturelle GroB3e betrachtet wurde, umfaf3t

1

nach der Darlegung des griechischen Idealvolkes'' somit auch historische Volksindividuen als

* Ebd., S. 101.

*°Ebd., S. 106.

"Ebd., S. 99.

%% Ch. Jamme, »Ein ungelehrtes Buch«, a. a. O., S. 219.
” Ebd., S. 221.

' Hegel, Theologische Jugendschriften, a. a. 0., S. 29.
""" vygl. ebd., S. 13 f.



38

dessen Reprisentanten, wodurch der Begriff »Volksgeist« Substanz erhélt und keine allgemeine
geistige Leerformel darstellt.'”” Der Gesamthabitus eines Volkes, d.h. die geschehenden dufleren
Handlungen der es bildenden Individuen, ist folglich im Begriff »Volksgeist« enthalten, wodurch
dieser damit als empirische GroBe erkannt wird. In der Tatsache, daB3 sich ein bestimmter
Volksgeist in einer bestimmten Volkseinheit ausdriickt, wurzelt die Einsicht in die historische
Gerechtigkeit. Denn der Wert einer geistigen Erscheinung kann nur innerhalb derjenigen
Volkseinheit, in welcher diese verwirklicht wurde, erkannt werden.'®

Hegel erliegt daher nicht allgemein-weltbiirgerlichen Ideen, sondern iiberwindet und korrigiert
diese vielmehr durch seinen Sinn fiir die individuelle Verschiedenheit der Volker.'” Seine
Denkweise beziiglich der historischen Gerechtigkeit steht in engem Zusammenhang mit
derjenigen Herders und Montesquieus, jedoch im Gegensatz zu der Rousseaus. Diese Verbindung
zeigt sich darin, dafl dieser Gedanke aus den Volksgeistbegriffen Herders und Montesquieus
ableitbar ist.

Einer solchen Vorstellung von umfassender Einheit, in der jeder Teil zugleich Ursache und
Wirkung eines anderen darstellt, ist die Moglichkeit eines inneren Widerspruches immanent.
Dem steht die Hegelsche Einsicht entgegen, daB geistig-kulturelle GroBen keine Objekte
darstellen, welche auf einem anderen, das heiflt streng lincarem Weg, erfalit werden kdnnen.
Hierin 148t sich bereits Hegels Grundauffassung jener allumfassenden Geistheit, welche in seinen
Geistesmonismus miindet, erahnen.'” Auch der bereits im Begriff »Volksgeist« liegende, schon
erlauterte, Gedanke der historischen Gerechtigkeit'” weist tiber sich hinaus. Obgleich an dieser
Stelle keineswegs andere analoge historische Erscheinungen, wie z.B. das Christentum oder das
Judentum, einer distanzierten, sachlichen Analyse unterzogen werden, nimmt Hegel schon in
dieser frithen Phase Abstand von einer unhistorischen Umdeutung oder Ironisierung der Historie,
ganz im Gegensatz z.B. zu Voltaire und dem in der Aufkldrung allgemein herrschenden
Rationalismus.

Die Néhe der Hegelschen Begriffe ,Volksgeist’ und ,Volksreligion’ zu den im Systemprogramm
entwickelten Fragen und Ansitzen ist so offensichtlich, dal3 sie hier nicht weiter ausgefiihrt zu

werden braucht.

"2 Th. L. Hearing, Hegel, a. a. O., S. 101.
1% Ebd., S. 102.

" Ebd., S. 99.

15 Ebd., S. 101.

1% ygl. ebd., S. 13.



39

6. Friedrich Holderlin: Kunst als Korrektiv der Identitats-

philosophie

Holderlins Roman Hyperion und sein Drama Der Tod des Empedokles sind, ebenso wie seine
(frithe) Lyrik, von der Franzosischen Revolution beeinfluflt. Fiir den Tod des Empedokles war
neben dem historischen Empedokles (492—430 v. Chr.) auch Robespierre das Vorbild. Beide,
Empedokles und Robespierre, glaubten allein im Besitz der Wahrheit zu sein und biiflten dies mit
dem Opfertod. Holderlin wurde in seinen Vorstellungen von einer neuen Religion und in seinem
Streben danach zweifelsfrei von den wihrend der Franzdsischen Revolution sich ereignenden
kirchenrechtlichen und religiésen Verdnderungen bestimmt: am 22. Sept. 1792 Abschaffung des
christlichen Kalenders und seine Ersetzung durch den republikanischen; »culte de la raison« mit
seiner Einfiihrung am 10. Nov. 1793 in der Notre Dame; am 7. Mai 1794 Dekretierung des »étre
supreme« als die religiose Schopfung Robespierres. Eine direkte Verbundenheit von Holderlin
mit der Franzdsischen Revolution zeigt seine Mitwisserschaft an den Bestrebungen zur
Errichtung von einer siiddeutschen Republik wéhrend des Jahres 1799.

Holderlins Magisterarbeit eignet sich wenig fiir eine Darstellung des Themas Mythos, fiir eine
ausfiihrliche Analyse seiner Hauptwerk ist hier kein Raum. Immerhin kann man darauf
hinweisen, dal Holderlin eine eigenstindige Position im Hinblick auf das Mythos- und
Religionsproblem einnimmt. Er entwickelt eine Alternative zur Identititsphilosophie. In seiner
Version kann nur die Kunst die Widerspriiche vereinen. Deshalb wird auch vermutet, da3 der
SchluBiteil des Systemprogramms, der sich auf die Moglichkeiten der Kunst bezieht, von ihm
zumindest inspiriert worden ist.

Hoélderlins Kritik am absoluten Ich Fichtes weist der Kunst die Aufgabe zu, die Widerspriiche zu
versohnen. Diese Position geht iiber die Subjektsphilosophie des Idealismus hinaus. Holderlins
Vereinigungsphilosophie, die sich auch aus neuplatonischen Quellen speist, findet ihre
literarische Ausformulierung im »Hyperiong, ihre frithe philosophische Fassung hingegen u.a. in
»Urtheil und Seyn«. Man darf dabei nicht iibersehen, dal Holderlin seine Fichte-Kritik in der

gleichen Zeit formulierte, in die die Niederschrift des Systemprogramms datiert wird.



40

6.1. Holderlin Auseinandersetzung mit Fichte und seine Konzeption

von Kunst und Natur

Um 1795 hat Holderlin von Jena aus einen Brief an Hegel iiber Fichtes Philosophie geschrieben.
Zuerst hebt er hervor, dal3 Fichtes absolutes Ich alle Realitdt enthilt. Deshalb konne es kein
Objekt fiir dieses absolute Ich geben, denn sonst wére nicht alle Realitdt in ihm. Sich auf Kant
berufend, setzt er dann dagegen, dafl ein BewuBtsein, um existieren zu konnen, ein Objekt haben
miisse. Darum sei ein Bewuftsein ohne Objekt undenkbar. Fichtes absolutes Ich habe aber kein
Objekt. Holderlin bezieht sich in dieser seiner Kritik an Fichte auch auf Descartes.

In Fichtes absolutem Ich erkennt er die Struktur der alten omnitudo realitatis wieder, sieht aber
zugleich, daB es dieselbe Funktion wie Spinozas Substanz erfiillt, in der alles und auBler diesem
nichts existiert. Holderlin versucht weiter, Fichte mit Hilfe Kants in einen Widerspruch zu
verwickeln: Das absolute Ich ist ohne Objekt, wenn nichts auBlerhalb seiner ist. Dann aber ist es
auch ohne BewuBtsein. Ware nun das absolute Ich in mir, so konnte ich kein Bewulltsein von ihm
haben. Ist es aber schlechthin unmdglich, sich seiner bewulit zu werden, so ist es fiir mich, das
bewulite Wesen, eben nichts, eine leere Annahme'”’.

Kants Position ist in dieser Argumentation, wie gesagt, deutlich gegenwértig. Holderlin stimmt
ihm aber auch darin zu, dal} es eine wichtige Beziehung zwischen gegensétzlichen Begriffen gebe
und die Asthetik mit Erkenntnis und Sittlichkeit verbunden sei.

Holderlins Hymne An die Schonheit entsteht ein Jahr nach dem Erscheinen der Kritik der
Urteilskraft von Kant. In Stdudlins Almanach Poetische Blumenlese fiirs Jahr 1793 wird die
Hymne erstmals veroffentlicht, allerdings in einer zweiten, erweiterten Fassung, in der Holderlin
die Anzahl der Strophen verdoppelt. Dieser Fassung der Hymne stellt Holderlin folgendes Motto
voraus: »Die Natur in ihren schonen Formen spricht figiirlich zu uns, und die Auslegungsgabe
ihrer Chiffernschrift ist uns im moralischen Gefiihl verliehen«. Unter dieses Motto setzt Holderlin

den Namen »Kant«'*®

obgleich in diesem Zitat auch Schellings Naturverstandnis mitschwingt.
In der Tat hat Holderlin mit Schelling und Kant in vielem iibereingestimmt, aber er besal}
trotzdem eine eigene philosophische Position. So schrieb er an Schiller:

Ich suche mir die Idee eines unendlichen Progresses der Philosophie zu entwickeln, ich suche zu

zeigen, daf} die unnachlidBliche Forderung, die an jedes System gemacht werden muf}, die Vereinigung

"7 D. Henrich, »Holderlin — Uber Urteil und Sein. Eine Studie zur Entstehungsgeschichte des Idealismusc, in

Holderlin-Jahrbuch, 1965/66, S. 91.
"% S. Grimm, Vollendung im Wechsel, Hilderlins Verfahrungsweise des poetischen Geistes als poetologische
Antwort auf Fichtes Subjektsphilosophie, Tiibingen und Basel 1997, S. 65.



41

des Subjekts und Objekts in einem absoluten — Ich oder wie man es nennen will — zwar &sthetisch, in

der intellektualen Anschauung, theoretisch aber nur durch eine unendliche Anndherung moglich ist.
In Urteil und Seyn hat Holderlin das Urteil als das Trennende und das Sein als den Weg zur
Wiedervereinigung beschrieben.

Die urspriingliche Einheit ist ohne alle Setzung, ist Athesis und kann als solche auch Friede genannt

werden. In diese Einheit kommt durch Reflexion eine Trennung. Alles Wissen bewegt sich innerhalb

ihrer. Sie kann Urteilung heifen, teils weil sie die erste Trennung ist, teils weil wir im Wissen nicht

{iber sie hinaus gelangen konnen.'”
Obwohl er das Sein als das Vereinigende beschrieben hat, ist es nur der Weg und nicht die echte
Einheit. Wie in seinem Brief an Schiller geduBert, hat Holderlin geglaubt, dafl die Identitét nicht
das absolute Ich sein kann. Eine Identitdt braucht ein BewuBtsein. Das Problem lautet nach

Hoélderlin: »Wie kann man >Ich< ohne BewuBtsein sagen«.

6.2. »Hyperion« und Holderlins Fichtekritik

Holderlins Briefroman Hyperion entstand wahrend der Jahre 1795-1799'"° und beinhaltet, neben
der Kritik an Fichte, insbesondere seine literarische Auseinandersetzung mit der Franzosischen
Revolution. Die Franzdsische Revolution allerdings wird verlagert in den griechischen
Freiheitskampf der Neugriechen gegen die tiirkische Fremdherrschaft im Jahr 1770.

In Anlehnung und in Verkldarung der vormaligen politisch-kulturellen Verhéltnisse im alten
Athen mochte Hyperion mitwirken, das zeitgendssische Griechenland von seiner tiirkischen
Fremdherrschaft zu befreien. Im neuen griechisch-athenischen Freistaat miisse eine vom Staat
garantierte Freiheit herrschen und zwischen den Biirgern Gleichheit bestehen. Im mit seinem
Freund Alabanda, dem Revolutiondr aus Smyrna, verbrachten Alltagsleben werden in der
griechischen Verkleidung die politisch-kirchlichen Verhiltnisse in Deutschland zu Ausgang des
18. Jahrhunderts geschildert. Alabanda, dem Bund der Nemesis, d.h. den Jakobinern zugehorend,
sagt sich aus Freundschaft zu Hyperion eigenmichtig von diesem Bund los. Zwischen Hyperion
und Alabanda besteht Einigkeit iiber eine Verdnderung der aktuellen Verhiltnisse, d.h. einer
Beseitigung der Adelsherrschaft, welche sich freilich ohne Anwendung von Gewalt vollziehen

sollte.

D, Henrich, »Holderlin — Uber Urteil und Sein, a. a. O., S. 87.
HOE, Hoélderlin, Hyperion oder der Eremit in Griechenland, in Ders., Sdmtliche Werke (Stuttgarter Ausgabe), hg. v.
F. BeiBiner (Werk) und A. Beck (Briefe und Dokumente), Stuttgart 1943 ff., 111, S. 1-160.



42

Diotima sieht Hyperions Bestimmung darin, Lehrer seines Volkes zu sein, was von ihm auch
zuerst akzeptiert wird. Nach dem von Alabanda erhaltenen Ruf weist er dies jedoch mit seiner
aktiven Teilnahme am griechischen Befreiungskampf zuriick.

Hyperion erleidet im Krieg ein Schliisselerlebnis, das Pliindern des von ihm angefiihrten
Bergvolkes, d.h. den Jakobinern, welche sich an ihren eigenen griechischen Landsleuten
vergehen, erlebt er als die »terreur«. Dies veranlafit ihn zu seinem mifgliickten Freitod in der
russisch-tiirkischen Seeschlacht und zu seiner anschlieBenden Lossagung vom Krieg.

Nach dem Tod Diotimas, welche aus Kummer stirbt und dem Alabandas, welcher sich selber dem
Bund der Nemesis ausliefert, versucht Hyperion nach Deutschland in die Emigration zu gehen.
Enttduscht iiber dessen Bewohner, welche nur ihren eigenen alltidglichen Beruf kennen und
nachgehen, keinen hoheren Sinn kennen und keinen Gemeinsinn haben, kehrt Hyperion in seine
griechische Heimat zuriick. Mit dem Niederschreiben seines Lebens gelangt Hyperion zur
Selbsterkenntnis, seiner Berufung zum Dichter, mit der Aufgabe sein Volk zu erziehen.

Seine Fichtekritik formuliert Holderlin zum Beispiel an der Figur Notara, die das abstrakte
Kalkulieren iiber das Leben vorzieht und iiber Hyperions Glauben an die Kraft der Sterne spottet.
Wie Fichte ist Notara mehr an der Logik und der Wissenschaft interessiert, als an der Natur. Nach
Sieglinde Grimm ist der Grund der Einheit in der Freundschaft mit Notara nicht die sinnliche
Schonheit, sondern die selbstidndige, intellektuelle Bildung. In der Freundschaft mit Alabanda tritt
dagegen das Konzept von Einheit und Verschiedenheit deutlich hervor. Dann kann die Trennung
Hyperions von Alabanda als eine Kritik an Fichtes »absolutem Ich« aufgefa3t werden. Ein
anderes Beispiel findet sich in der »Athener-Rede«. Hier geht es um die Stellung der Dichtung.
Die Dichtung integriere Ursprung und Ende der Wissenschaften in sich, und weder die blof3e
Vernunft noch allein der ordnende Verstand konnten die Einheit wiederherstellen. Deshalb hat
Holderlin eine andere Auffassung von der Rolle der Erkenntnis, die ohne die Dichtung fiir ihn

nicht moglich ist.

6.3. Holderlins Position zwischen Natur (Mythos) und Subjekt

Nach Holderlin ist die Bestimmung der Menschen Erkenntnis. Weiterhin ist sie nicht Erkenntnis
iiberhaupt, sondern eine spezifische Erkenntnis. Der Inhalt der Erkenntnis ist ein Verhéltnis, das

aus vier Teilen besteht. Der erste Teil ist das Harmonischentgegengesetzte, in dem es die



43

Erkenntnis der Einheit des Ichs gibt. Der zweite Teil ist das Ich und der dritte ist die Einheit. Der
letzte Teil ist das In-Sein, das Enthaltensein, das Worin der Erkenntnis.

Michael Konrad glaubt, da3 Holderlin den Ausdruck »das Harmonischentgegengesetzte« gebildet
habe als Ubersetzung aus Platos dem Symposion. AuBerdem wird auch gezeigt, daB die
»harmonische Entgegensetzung« die kategoriale Form des Ideals der Schonheit sei. Diese
Harmonie bestehe zwischen den Akten des Entgegensetzens und Vereinigens. Fiir
»Entgegensetzen« hat Holderlin als Beispiele gegeben: trennen, unterscheiden, verteilen,
begrenzen, bestimmen und so weiter. Fiir »vereinigen« hat er folgende Beispiele gegeben:
vereinen, verbinden, beziehen, vergleichen, konzentrieren und beriihren. Weiterhin sind die Akte
des Entgegensetzens und Vereinigens einander entgegengesetzt. Diese Tétigkeit hat eine wichtige
Bedeutung fiir das SelbstbewuBtsein iiberhaupt, was Konrad so erklirt hat: Das Ich setzte sich
auseinander (das heiflt: es trennt sich) im BewuBtsein. Dann sei das Ich gleichzeitig ein
Erkennendes als Subjekt und ein Erkanntes als Objekt. Das Ich erkenne sich aber nicht als
Entzweites, sondern als Eines. Deshalb sei das Ich zugleich Trennung und Vereinigung von
Erkennen und dem in der Erkenntnis Erkannten. Das Ich sei die Erkenntnis der Einheit des
Verschiedenen und das Harmonischentgegengesetzte heile bei Holderlin »das (poetische) Ich in
seiner dreifachen Natur«.'"

Diese drei Eigenschaften, die die dreifache Natur des poetischen Ichs ausmachen, beschreiben
das Verhéltnis zwischen Subjekt und Objekt oder weiterhin, wie beide aufeinander einwirken. Sie
sind: Hingabe, Eigenmacht und Schweben. »Die Bedingungen der Mdglichkeit des
SelbstbewuBtseins sind erst erfiillt, wenn das Ich sich begreifen kann als tétige, lebendige Einheit,

112 wird. Das Ich kann

die durch Entgegensetzung vereinigt und durch Vereinigung entgegensetzt«
sich aber nicht als eine solche Einheit begreifen, weil es notwendig ist, zwischen der Einheit des
tatigen Ichs gegeniiber seinen entgegengesetzten Akten zu unterscheiden.

Da das Ich sich selbst nicht als diese Einheit verstehen kann, muf} es sich daher an und in einem
anderen Objekt in der Einheit seiner dreifachen Natur reproduzieren. Danach kann das Ich sich
selbst in seinem anderen betrachten. Nach Hdolderlin ist dieses andere Dichtung, und darum heif3e
das Ich das schopferische Ich oder das poetische Ich. Dann sei es moglich, sich selbst als Einheit
im Harmonischentgegengesetzten zu erkennen. Weiterhin kann das Ich auch die Erkenntnis des

Universums des Geistigen und Lebendigen iiberhaupt begreifen. Diese Erkenntnis durch die

Kunst sei die Bestimmung der Menschen. Die Kunst vereine in sich das Harmonischentgegen-

"''M. Konrad, Holderlins Philosophie im Grundriff: Analytisch-kritischer Kommentar zu Holderlins
Aufsatzfragment »Uber die Verfahrensweise des poetischen Geistes«, Bonn 1967, S. 34.
" Ebd., 8. 30 f.



44

gesetzte, in dem die Einheit erreicht und verstanden wird auf Grund des Entgegensetzens und des
Vereinigens.

Holderlin und Schelling waren davon ausgegangen, dafl die urspriingliche Einheit ohne alle
Setzung sei. Sie sei auch Athesis und konne als solche Friede genannt werden. Durch Reflexion
(oder Urteilung) komme eine Trennung in diese Einheit. Fichte hatte mit dem Subjekt angefangen
und hat versucht, es durch das sich selbst setzende Ich mit dem Objekt zu verbinden, um die
Einheit zu finden. Diese Verbindung ist nur moglich, wenn das Ich als Subjekt sich selbst als
Objekt hat. Dann bilden beide zusammen ein absolutes Ich. Diesem absoluten Ich als Subjekt
fehlt nach Holderlin, wie schon gesagt, ein Objekt. Dieser Fehler habe etwas mit Setzung zu tun
und wenn Fichte daran gedacht hitte, »wére [er] auf ein hoheres Setzen als das Setzen fiir ein Ich
gekommen [...] auf eine Asthetik«'"®. In der Subjektsphilosophie Holderlins zeigt die Asthetik
dem Ich, wie es Subjekt und Objekt gleichzeitig sein kann. Damit weist Holderlin der Kunst ein

utopisches Moment zu, das sie bis heute nicht verloren hat.

6.4. Holderlins Mitwirken bei der Errichtung von einer
Schwiabischen Republik im Jahre 1799

Dall Holderlin aber nicht nur &sthetisch reflektiert hat, sondern seine Ideen auch politisch
verwirklicht sehen wollte, beweist sein Mitwirken bei der versuchten Errichtung einer
Schwibischen Republik im Jahre 1799 in Siiddeutschland. Die Plidne dafiir hatten nach der
Errichtung der Helvetischen Republik im Jahr 1797 konkrete Gestalt angenommen.

Wihrend sein Freund Sinclair sich fiir Errichtung dieser Schwiébischen Republik mit aller Kraft
einsetzte, nahm Hdlderlin allein an den Vorbereitungen dazu teil. Er glaubte aber bis in den Mérz
1799 und noch lange Zeit dariiber hinaus ernstlich an die Moglichkeit der Verwirklichung dieses
demokratischen Projektes. Der Plan dazu wurde jedoch von dem in Siiddeutschland operierenden
General Jourdan mit seiner Uberschreitung des Rheins am 16. Mirz 1799 aufgegeben, womit
Stiddeutschland zum militidrischen Operations- und insbesondere Requisitionsgebiet fiir die
franzosischen Revolutionsheere bestimmt wurde. Die siiddeutschen Jakobiner, vom Direktorium
in Paris im Stich gelassen, konnten eine revolutiondre Schwébische Republik ohne die

franzosische, insbesondere militdrische Hilfe nicht verwirklichen.

153D, Henrich, »Holderlin — Uber Urteil und Seing, a. a. O., S. 88.



45

Wiéhrend Holderlin nach der Aufdeckung dieser Plédne — auch unter Mitwirkung seiner Mutter - in
die Psychiatrie nach Tiibingen verbracht wurde, muflte sein Freund Sinclair, angeklagt wegen
Hochverrates am Herzog von Wirtemberg (und wihrend der Verhore gefoltert), im Jahre 1805

eine fiinfmonatige Haftstrafe verbiilen.'

4 Siehe im einzelnen P. Bertaux, Hélderlin und die Franzésische Revolution, Frankfurt a. M. 1969, S. 85-113.



46

Bibliographie:

Ausgaben

Hegel, G.F.W., Der Geist des Christentums und sein Schicksal, hg. v. Gerhard Ruhbach,
Giitersloh 1970 (Texte zur Kirchen- und Theologiegeschichte, 12).

Hegel, G.F.W., Theologische Jugendschriften, nach den Handschriften der kgl. Bibliothek in
Berlin hg. v. H. Nohl, Tiibingen 1907 (unver. Nachdr.: Frankfurt a. M. 1966).

Hegel, G.W.F., Sdmtliche Werke, Jubilaumsausgabe in zwanzig Bénden. Auf Grund des von
Ludwig Bormann, Friedrich Forster, Eduard Gans u. a. besorgten Originaldruckes im Faksimile-
verfahren neu herausgegeben von H. Glockner, Bde. [-XXII, Stuttgart 1928—1940.

Holderlin, F., Sdmtliche Werke (Stuttgarter Ausgabe), hg. v. F. Beillner (Werke) und A. Beck
(Briefe und Dokumente), Stuttgart 1943 ff.

Schelling, F.W.J., Werke nach der Originalausgabe, hg. v. M. Schroter, Bde. I-VI,
Ergidnzungsbiande I-VI, Miinchen 1927-1956.

Schelling, F.W.J., Historisch-kritische Ausgabe, hg. v. W. G. Jacobs, J. Jantzen und W. Schieche,
Reihe I, Werke, 1, Stuttgart 1976.

Schellings Leben. In Briefen, hg. v. G. L. Plitt, 3 Bde., Leipzig 1869 u. 1870.

Sekunddrliteratur

Anton, H., »Eleusis. Hegel an Holderlin«, in Holderlin-Jahrbuch, 1975/77, S. 285-302.
Baeumer, M. L., »Dionysos und das Dionysische bei Holderling, in Holderlin-Jahrbuch,
1973/74, S. 97-118.

Baumgartner, H. M., Korken, H., F. W. J. Schelling, Miinchen 1996.

Bertaux, P., Friedrich Hélderlin, Frankfurt a. M. 1981.

Bertaux, P., Holderlin und die Franzosische Revolution, Frankfurt a. M. 1969.

Bibliographie zur Geschichte der Universitdt Tiibingen, hg. v. H. Decker-Hauff (Contubernium,
27), darin Nr. 3907—4128 zur Geschichte des Tiibinger Stifts.

Bohm, W., »Holderlin als Verfasser des éltesten Systemprogramms des deutschen Idealismus«,
in Deutsche Vierteljahrschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1926, S. 339—
426.



47

Bohm, W., »Zum >Systemprogramms«: eine Erwiderung«, in Deutsche Vierteljahrschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1927, S. 734-743.

Brecht, M., »Die Anfénge der idealistischen Philosophie und die Rezeption Kants in Tiibingeng,
in Beitrdge zur Geschichte der Universitdit Tiibingen 1477-1977, hg. v. H. Decker-Hauff,
Tiibingen 1977, S. 381-428.

Brecht, M., Sandberger, J., »Hegels Begegnung mit der Theologie im Tiibinger Stift. Eine neue
Quelle fiir die Studienzeit Hegels«, in Holderlin-Jahrbuch, 1973/74, S. 20-48.

Bremer, D., »Zum Text des sogenannten dltesten Systemprogramms des deutschen Idealismusx,
in Hélderlin-Jahrbuch, 1996/97, S. 432-439.

Buchholz, H., Perspektiven der Neuen Mythologie. Mythos, Religion und Poesie im Schnittpunkt
von Idealismus und Romantik um 1800, Frankfurt a. M.-Bern-New York-Paris 1990 (Berliner
Beitridge zur neueren deutschen Literaturgeschichte, 13).

Butler, E. M., The Tyranny of Greece Over Germany. A study of the influence exercised by Greek
art and poetry over the great German writers of the eigtheenth, nineteenth and twentieth
centuries, Boston [0.].].

Dokumente zu Hegels Entwicklung, hg. v. J. Hoffmeister, Stuttgart 1936 (Nachdr. 1974).

Frank, M., »Holderlin iiber den Mythos«, in Holderlin-Jahrbuch, 1990/91, S. 1-31.

Frank, M., Der kommende Gott. Vorlesungen iiber die Neue Mythologie, Frankfurt a. M. 1982.
Frank, M., Eine Einfiihrung in Schellings Philosophie, Frankfurt a. M. 1995.

wEFrankfurt aber ist der Nabel dieser Erde...«. Das Schicksal einer Generation der Goethezeit,
hg. v. Ch. Jamme und O. Poggeler, Stuttgart 1983.

Franz, M., »Hélderlin und das >Alteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in
Holderlin-Jahrbuch, 1975/77, S. 328-357.

Franz, M., Schellings Tiibinger Platon-Studien, Gottingen 1996 (Neue Studien zur Philosophie,
11).

Gockel, H., Mythos und Poesie. Zum Mythosbegriff in Aufkldrung und Friihromantik, Frankfurt
a. M. 1981.

Goldoni, D., I/ riflesso dell’assoluto. Destino e contraddizione in Hegel (1795-1805), Milano
1992 (Materiali Filosofici, 7).

Griechenland als Ideal. Winckelmann und seine Rezeption in Deutschland, hg. v. L. Uhlig,
Tiibingen 1988.

Grimm, S., Vollendung im Wechsel. Holderlins Verfahrungsweise des poetischen Geistes als

poetologische Antwort auf Fichtes Subjektsphilosophie, Tiibingen und Basel 1997.



48

Hahn, J., Mayer, H., Das Evangelische Stift in Tiibingen. Geschichte und Gegenwart — zwischen
Weltgeist und Frommigkeit, Stuttgart 1985.

Hansen, F.-P., »Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus«. Rezeptionsgeschichte
und Interpretation, Berlin 1989 (Quellen und Studien zur Philosophie, 23).

Harrison, R. B., Holderlin and Greek Literature, Oxford 1975.

Hearing, Th. L., Hegel, sein Wollen und sein Werk. 2 Bde., Leipzig-Berlin 1929.

Hegel. Einfiihrung in seine Philosophie, hg. v. O. Poggeler, Freiburg i. B.-Miinchen 1977 (Kolleg
Philosophie).

Hegel-Tage Villigst 1969: Das dlteste Systemprogramm. Studien zur Friihgeschichte des
deutschen Idealismus, hg. v. R. Bubner, Bonn 1973 (Hegelstudien, Beiheft 9).

Henrich, D., »Holderlin — Uber Urteil und Sein. Eine Studie zur Entstehungsgeschichte des
Idealismus«, in Hélderlin-Jahrbuch, 1965/66.

Henrich, D., »Systemprogramm? Vorfragen zum Zurechnungsprobleme, in Hegel — Tage Villigst
1969: Das dlteste Systemprogramm. Studien zur Friihgeschichte des deutschen Idealismus, hg. v.
R. Bubner, Bonn 1973 (Hegelstudien, Beiheft 9).

Henrich, D., Hegel im Kontext, Frankfurt a. M. 1971.

Holderlin — Eine Chronik in Text und Bild, hg. v. A. Beck und P. Raabe, Frankfurt a. M. 1970.
Holscher, U., »Dort bin ich, wo Apollo gieng«. Holderlins Weg zu den Griechen«, in
Turmvortrige 1987/88. Holderlin und die Griechen, hg. v. V. Lawitschka, Tiibingen 1988, S. 7—
26.

Homburg vor der Héhe in der deutschen Geistesgeschichte. Studien zum Freundeskreis um Hegel
und Hélderlin, hg. v. Ch. Jamme und O. Poggeler, Stuttgart 1981 (Deutscher Idealismus, 4).
Jacobs, W. G., Zwischen Revolution und Orthodoxie? Schelling und seine Freunde im Stift und
an der Universitit Tiibingen: Texte und Untersuchungen, Stuttgart, 1989 (Spekulation und
Erfahrung: Texte und Untersuchungen zum Deutschen Idealismus, 11, 12).

Jaeschke, W., Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt 1983 (Ertrdge der Forschung, 201).
Jamme, Ch., »Ein ungelehrtes Buch«. Die philosophische Gemeinschaft zwischen Hélderlin und
Hegel in Frankfurt 1797—-1800, Bonn 1983 (Hegelstudien, Beiheft 23).

Knaupp, M., Erlduterungen und Dokumente zu Friedrich Holderlins Hyperion, Stuttgart 1997.
Konrad, M., Holderlins Philosophie im Grundrif: Analytisch-kritischer Kommentar zu
Hoélderlins Aufsatzfragment »Uber die Verfahrensweise des poetischen Geistes«, Bonn 1967.
Lacorte, C., Il primo Hegel, Firenze 1959.

Lemcke, M., Hackenesch, Ch., Hegel in Tiibingen, Tiibingen [o. J.].



49

Leube, M., Das Tiibinger Stift 1770-1950, Stuttgart 1954.

Martens, G., »Holderlin-Rezeption in der Nachfolge Nietzsches — Stationen der Aneignung eines
Dichters«, in Holderlin-Jahrbuch, 1982/83, S. 54-78.

Materialien zu Schellings philosophischen Anfdngen, hg. v. M. Frank und G. Kurz, Frankfurt a.
M. 1975.

Mythologie der Vernunft. Hegels »dltestes Systemprogramm« des deutschen Idealismus, hg. v.
Ch. Jamme und H. Schneider, Frankfurt a. M. 1984.

Nicolin, F., »Aus der Uberlieferungs- und Diskussionsgeschichte des iltesten System-
programms, in Hegelstudien, 1977, S. 29-42.

Nicolin, F., »Zu Hoélderlins Bildungsgang. Dokumente — Hinweise — Berichtigungen«, in
Holderlin-Jahrbuch, 1969/70, S. 228-253.

Nicolin, F., Der junge Hegel in Stuttgart. Aufsdtze und Tagebuchaufzeichnungen 1785—1788,
Stuttgart 1970.

Nicolin, F., Zur Situation der biographischen Hegel-Forschung. Ein Bericht, Stuttgart 1975.
Pellegrini, A., Holderlin. Sein Bild in der Forschung, Berlin 1965.

Poggeler, O., Hegel als Verfasser des dltesten Systemprogramms des deutschen Idealismus, Bonn
1969 (Hegelstudien, Beiheft 4).

Quarch, Ch., Sein und Seele: Platons Ideenphilosophie als Metaphysik der Lebendigkeit.
Interpretationen zu PHAIDON und POLITEIA, Miinster 1998.

Rosenzweig, F., Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus. Ein handschriftlicher
Fund, Heidelberg 1917 (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philo-
sophisch-historische Klasse, 1917, 5. Abhandlung; Neudruck in Rosenzweigs Gesammelte
Schriften, 4).

Sandkiihler, H. J., F. W. J. Schelling, Stuttgart 1998.

Schmidt, J., »Griechenland als Ideal und Utopie bei Winckekmann, Goethe und Hoélderling, in
Holderlin-Jahrbuch, 1993.

Schmidt, J., »Tragddie und Tragddientheorie«, in Holderlin-Jahrbuch, 1994/95, S. 64-82.
Schmidtgall, G., »Die franzosische Revolution im Stift und die Tiibinger Studentenschaft. Das
Stammbuch des C. F. Hiller«, in Tiibinger Bldtter, 1948, S. 37-48.

Schuffels, K., »Griechenlandbild und Schénheitsideal als Ausdruck demokratischen Denkens —
Zu Holderlins Hyperion, in Etudes Germaniques, 1973, S. 305-317.

Stephan, 1., Literarischer Jakobinismus in Deutschland (1789—1806), Stuttgart 1976.



50

StrauB3, L., »Holderlins Anteil an Schellings frithem Systemprogramme, in Deutsche Vierteljahr-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1927, S. 679—734.

StrauB3, L., »Zu Bohms Erwiderung«, in Deutsche Vierteljahrschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, 1927, S. 743—748.

Szondi, P., »Der Firstenmord, der nicht stattfand. Holderlin und die Franzosische Revolution«, in
Ders., Einfiihrung in die literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 1975, S. 409-426.

Taylor, Ch., Hegel, 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1997.

Tilliette, X., »Niederschlag und Niedergang der Franzdsischen Revolution im Frithwerk
Schellings«, in Deutscher Idealismus und Franzdsische Revolution, Vortrige von M. Burg, J.
D’Hondt u. a., gehalten bei den Kolloquien am 10. April, 31. Mai und 12. Juni 1987 im
Studienzentrum Karl-Marx-Haus Trier, Trier 1988 (Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Trier,
37).

Volke, W., »Holderlin in Tiibingen«, in Marbacher Magazin, 1978, H. 11.

Wandel, U. J., Verdacht auf Democratismus. Studien zu Geschichte von Stadt und Universitdt

Tiibingen im Zeitalter der franzosischen Revolution, Tiibingen 1981.



