
1 

 1 

Dr. Georg Dörr / Hubert Mohr 

 

Religionswissenschaft und Kulturwissenschaft - Die 'Schule von Rom'  

und die deutsche  Religionsgeschichte 

 
 
in: Ch. Auffahrt/ J. Rüpke (Hrsg): Epitométes oikuménes. Festschrift Hubert und 
Hildegard Cancik. Franz Steiner Verlag, Stuttgart 2002. S. 237-258.   
 

Eine Vorbemerkung aus gegebenem Anlaß 

 

Im Herbst 1987 veranstaltete die Abteilung für Religionswissenschaft der Universität 

Tübingen im idyllischen Blaubeuren auf der Schwäbischen Alb ein Treffen deutscher 

und italienischer Religionswissenschaftler, das, leider bis heute, Pioniercharakter 

besaß. Die wichtigsten Vertreter der “Scuola di Roma”, der Römischen Schule der 

Religionswissenschaft, trafen sich damals mit ReligionswissenschaftlerInnen aus 

Deutschland, um den Stand der Forschung auf beiden Seiten kennenzulernen und 

einen Meinungs- und Forschungsaustausch in die Wege zu leiten. Es war Hubert 

Cancik gewesen, der ein Jahr zuvor dieses Symposion angeregt hatte, das die beiden 

Autoren dann konzipierten und organisierten. Bedauerlicherweise sind die Ergebnisse 

dieser Tagung nie publiziert worden. Dennoch erwuchs aus diesem Treffen ein über 

Jahre reger personeller Austausch zwischen Nord und Süd, von Studierenden wie von 

Lehrenden, der über das ERASMUS-Programm der EU gefördert wurde. Die 

folgende Skizze einer komparativen Wissenschaftsgeschichte ist die leicht 

überarbeitete und aktualisierte Fassung des damaligen Förderungsantrags: Er möge 

zugleich eine Hommage an den Initiator sein wie ein Versuch, die stimulierende 

italienische Wissenschaftstradition auf dem Gebiet der Religionswissenschaft wieder 

ins Bewußtsein der deutschsprachigen Öffentlichkeit zu bringen. 

 

1. Wissenschaftsgeschichte als Forschungsgegenstand 

Die Einschätzung der Rolle, die Religion heute in komplexen Gesellschaften spielt, 

bedarf der theoretischen Zugriffsmöglichkeiten, die gesellschaftliches Engagement, 

kritische Stellungnahme und solidarisches Interesse an eigener und fremder Kultur 

erst ermöglichen. Eine solche Aufgabe kann im nationalen Rahmen nicht geleistet 



2 

 2 

werden, braucht, schon um dem eigenen Anspruch zu genügen, die Zusammenarbeit 

mit anderen Schulen, die Auseinandersetzung mit deren Traditionen und 

Forschungskonzepten. Eine kontrastive Geschichte der Religionswissenschaft in 

Deutschland und Italien bietet daher die Möglichkeit, Wissenschaftsgeschichte in 

vergleichbaren Kontexten zu untersuchen, sowohl in ihren nationalen Konstellationen 

und Stilen, als auch den historischen Differenzen und gegenseitigen Beeinflussungen. 

 

1.1  Ihre Aktualität 

In Deutschland und Italien ist die Wissenschaftsgeschichte in den letzten Jahren zu 

einer intensiv betriebenen Disziplin geworden. Vor allem in den Kulturwissenschaften 

wird eine Methoden- und Grundsatzdiskussion geführt, die Neuorientierungen im 

universitären und gesamtgesellschaftlichen Bereich spiegelt. So sind z.B. in den 

Fächern Geschichte1, Philosophie2, Ethnologie3, Soziologie4 und den Philologien5 

Anstrengungen unternommen worden, durch die Aufarbeitung und kritische 

Reflexion der eigenen Tradition zur Präzisierung oder Neuorientierung der jeweiligen 

                                                
1 Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, 1972ff. 
2 Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hrsg.), Historisches Wörterbuch zur Philosophie, 1971ff; auf 
italienischer Seite: durch die Impulse der Nietzsche-Forschung: der von Giorgio Colli und Mazzino 
Montanari herausgegebenen historisch-kritischen Gesamtausgabe, 1967ff. (mit dem Briefwechsel 
1975ff.) und den Begleitreihen "Nietzsche-Studien. Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-
Forschung", 1972ff. und "Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung", 1972ff. (bisher 16 
Bde.); siehe auch: "Lessico Intellettuale Europeo , 1970 ff.; vgl. den Forschungsbericht von Antonio 
Lamarra und Lidia Procesi, The Work of the Lessico Intellettuale Europeo (L.I.E.) (1970-1984); in: 
Manfred Thaller (Hrsg.), Internationaler Workshop über die Schaffung und Nutzung großer 
interdisziplinärer Quellenbanken in den historischen Wissenschaften, Göttingen, 15.-18.Juli 1983, 
S.109-13. 
3 Hans Peter Duerr (Hrsg.), Der Wissenschaftler und Irrationale, 2 Bde., Syndikat-Verlag Frankfurt/M. 
1981; Wolfdietrich Schmied-Kowarzik/Justin Stagl (Hrsg.), Grundfragen der Ethnologie. Beiträge zur 
gegenwärtigen Theorie-Diskussion, D. Reimer Berlin, 1981.  
4 Wolf Lepenies (Hrsg.), Geschichte der Soziologie. Studien zur kognitiven, sozialen und historischen 
Identität einer Disziplin (= stw 367), 4 Bde., Suhrkamp 1981. - Zu einer eigenen Subdisziplin hat sich 
die wissenschaftsgeschichtliche Erforschung der deutschsprachigen Klassiker der Religionssoziologie 
um 1900, Max Weber, Ernst Troeltsch und Georg Simmel entwickelt: Zu Weber: W.J. Mommsen / W. 
Schwendtker (Hgg.). 1988. Max Weber und seine Zeitgenossen. Göttingen/Zürich.. - Zu Troeltsch: 
Drescher, Hans-Georg. 1991. Ernst Troeltsch. Leben und Werk. Göttingen. 
5 William Calder III / Hellmut Flashar / Theodor Lindken (Hrsg.), Wilamowitz nach 50 Jahren, WB 
Darmstadt 1985; Cancik, Hubert: Erwin Rohde - ein Philologe der Bismarckzeit, in: W. Doerr (Hrsg.): 
Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1386-1986. Fs. in 6 Bdn., 
Bd. II: Das neunzehnte Jhd. (1803-1918), Heidelberg 1986, 436-505; Hellmut Flashar/Karlfried 
Gründer u.a. (Hrsg.), Philologie und Hermeneutik im 19.Jahrhundert. Zur Geschichte und 
Methodologie der Geisteswissenschaften, Göttingen 1979; Mayotte Bollack/Heinz Wismann/Theodor 
Lindken (Hrsg.), Philologie und Hermeneutik im 19. Jahrhundert II, Göttingen 1983. - Auf italienischer 
Seite: die Seminare an der "Scuola Normale Superiore di Pisa" über H.Usener (s. Anm. 31 u. 38) und 
K. Reinhardt (siehe: Arnaldo Momigliano, Premesse per una discussione su Karl Reinhardt; in: Annali 
di Scuola Normale Superiore di Pisa, Sero III, vol. 5/4, 1975, S.1309-17). 



3 

 3 

Theoriebildung zu gelangen. Diese Diskussion erhält ihre Begründung und Aktualität 

aus der Krise des Selbstverständnisses der ‘Geisteswissenschaften’, einer Krise, für 

die die veränderte Stellung von Universität, Bildung und Wissenschaftsproduktion in 

der nachbürgerlichen, pluralistischen Massengesellschaft ursächlich ist. 

 

Ihren wissenschaftsstrategischen Ausdruck fand diese Krise in der sogenannten 

kulturalistischen Wende der Geisteswissenschaften, die sich seit den 1980er Jahren 

unter dem Etikett von ‘Kultur’ - bzw. Humanwissenschaften’ neu formieren. 

Besonders auffällig ist dabei die Entstehung einer neuen akademischen Disziplin 

namens ‘Kulturwissenschaft’ im deutschen Bildungssystem, beispielsweise an den 

Universitäten Bremen, Berlin (Humboldt) und Frankfurt an der Oder6. In ihr verbindet 

sich die kultur- und sozialgeschichtliche Geschichtswissenschaft (École des Annales), 

volkskundlichen (“Empirische Kulturwissenschaft” der Tübinger Schule der 

Volkskunde) mit (religions-)ethnologischen Positionen (Clifford Geertz; Victor 

Turner) und medienwissenschaftlichen zu einer neuartigen Synthese zwischen 

Kulturanthropologie, Volkskunde, Soziologie, und Philosophie. 

 

Ihren philosophischen Ausdruck findet die Krise in den Diskursen der Kritik an der 

okzidentalen Rationalität und der durch sie bedingten Wissenschaft, wie sie bereits 

Heidegger und Adorno/Horkheimer, seit den 1960er Jahren aber vor allem Michel 

Foucault7 und Jacques Derrida formuliert hatten. In Italien hat sich diese Thematik 

um 1980 im Sammelband "Crisi della ragione"8 und in der Diskussion um C. 

Ginzburgs "Spie"9 kristallisiert. Eine ‚Archäologie der Humanwissenschaften' ist 

dabei der Reflexionsrahmen, in dem sich der Diskurs um Vernunftkritik und eine 

Neubestimmung von Aufklärung vollzieht. Die Tagungsfolge “Archäologie der 

                                                
6 Einen ersten Überblick über Thematik und Bezugsquellen des neuen Fachgebiets gibt Ute Daniel: 
Kompendium Kulturgeschichte: Theorien, Praxis, Schlüsselwörter, Frankfurt am Main. 2001. 
7 Martin Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den Humanismus, 
Bern/München 1947 (3, 1975); Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, 1944; 
Michel Foucault, L'Archeologie du Savoir, Edition Gallimard 1969 (Bibliotheque des Sciences 
Humaines).  
8 Aldo Gargani (a cura di), Crisi della ragione (Einaudi Paperbacks 106), Torino 1979. 
9 Z.B. Paradigma indiziario e conoscenza storica. Dibattito su "Spie" di Carlo Ginzburg; in: Quaderni 
di Storia 12, 1980, 3-54; Altre indagini sul "paradigma indiziario"; in: ebd., 14 (1981), 159-188. 



4 

 4 

literarischen Kommunikation”, die Jan und Aleida Assmann in den 1980er Jahren 

anregten, ist diesem Impetus verpflichtet.10 

 

Infolge dieser sozial- und geistesgeschichtlichen Faktoren hat sich in den 

Kulturwissenschaften ein Problembewußtsein gebildet, das den 

Entstehungsbedingungen und der Funktionsweise von Theoremen und Paradigmen 

gilt und diese in den wissenschaftlichen Diskurs mit einbezieht. (Selbst-)Reflexivität 

auf die eigenen Wurzeln, auf die fachspezifische Geschichte, deren Denktraditionen, 

Schulbildungen und Begrifflichkeit, ist, unter diesen Auspizien, nicht mehr einer 

triumphalistischen Fortschrittsrhetorik verpflichtet, sondern dient der immer neuen 

kritischen Selbstbestimmung und Selbstbefragung: Wissenschaftsgeschichte wird zu 

einer Möglichkeit im Prozeß der “Transformation der bürgerlichen Kultur am Ende 

der bürgerlichen Gesellschaft” (H.G. Gadamer)11. 

 

Die Notwendigkeit, die eigene Wissenschaftsgeschichte zu erforschen, ist somit 

methodisch, wissenschaftstheoretisch und gesellschaftspolitisch zu begründen. Hier 

besteht, trotz der intensiven Forschung der beiden letzten Jahrzehnte, ein 

Nachholbedarf, der sich im übrigen auch institutionell zeigt: Es gibt für die 

Geschichte der Kulturwissenschaften kein Pendant zu Forschungsstellen oder 

Lehrstühlen im Bereich der Naturwissenschaften, etwa den Instituten für die 

Geschichte der Medizin. 

 

1.2  Die besonderen Aufgaben einer Geschichte der Religionswissenschaft 

 

Wendet man diese Überlegungen auf die Religionswissenschaft an und versucht, eine 

problemorientierte und gesellschaftsbezogene Strukturgeschichte dieser 

akademischen Disziplin zu entwerfen, so sind zunächst die besonderen 

Spannungsfelder zu untersuchen, in denen diese steht: 

 

                                                
10 Publiziert in der Reihe: Archäologie der literarischen Kommunikation, München 1983. 
11 Hans-Georg Gadamer, mündlicher Diskussionsbeitrag beim Symposion "Antike in der Moderne", 
Jan . 1984 in Konstanz. 



5 

 5 

− Laizismus und 'dechristianisation'12 als eine Tendenz der bürgerlichen Gesellschaft, 

sich von den traditionellen Eliten (Adel, Klerus) abzugrenzen; hierbei kommt es 

fachspezifisch zur institutionellen Trennung von der christlichen Theologischen 

Fakultäten, z.B. der Errichtung eigener Lehrstühle für Religionswissenschaft, 1924 

in Italien für Raffaele Pettazzoni, 1910 in Deutschland für Edvard Lehmann; 

− die Übernahme normativer Funktionen (als 'Weltanschauung', 'belief system' etc.) 

im Formenspektrum 'bürgerlicher Religion'13; Religionswissenschaft wird dadurch 

zu einem institutionalisierten Ort zwischen Christentum und Aufklärung, in dem 

heterodoxe Theologie und kryptotheologische Religionsgeschichte konvergieren, 

wie dies Rudolf Ottos Marburger “Menschheitsbund” oder Hans Küngs 

‘Religionsgeschichte der Weltreligionen’ ebenso bezeugen wie die Neognosis des 

Asconeser “Eranos”-Kreises; 
− die Rolle und Bedeutung von Nachbardisziplinen bei der Konstituierung (und Weiterentwicklung) 

eines eigenständigen Fachs, etwa diejenige von Altphilologen (Hermann Usener; Albrecht Dieterich; 

Karl Meuli) und Indologen (J.W. Hauer; G. Tucci) als 'Proto-Religionswissenschaftler'; die 

‘kulturwissenschaftliche Religionswissenschaft’ des späten 20. Jahrhunderts greift in ihrer 

Traditionsbildung umfassend über den eigenen Fachhorizont hinaus - und konvergiert zumal im 

deutschsprachigen Bereich mit den Bezugsgrößen einer sich neu etablierenden “Kulturwissenschaft”; 

− das Verhältnis von religionswissenschaftlicher Theoriebildung einerseits und 

zeitgenössischen Paradigmen (z.B. Idealismus, Historismus, Phänomenologie), 

'imaginaires'14 und Mythologemen (z.B. antiken15), die die Religionswissenschaft 

benutzt und zur Verfügung stellt, auf der anderen. Religionswissenschaftliche 

Produktion und Institutionengeschichte ist daher Teil der ‘intellectual history’ eines 

Landes, einer Sprach- oder Kulturtradition, und ist als solcher Ursprungsort wie 

Katalysator von Diskursen, Glaubenssystemen, Ideologien. Ein Beispiel wäre die 

Tradierung romantischer Mythologie und Hermeneutik. 

 

Versucht man diese Konfliktlinien in ein historisches Raster zu bringen, läßt sich 

folgende Skizze als Reflexionsrahmen für die angestrebte Wissenschaftsgeschichts-
                                                
12 Vgl. Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation, Paris 1973; ders., Religion et Revolution. 
La déchristianisation de l’an II, Paris 1976. 
13 ‚Bürgerliche Religion’ wird hier verstanden als 'Religion des Bürgertums', also nicht im Sinn von 
'Zivilreligion’ / civil religion (Religion des Staats bzw. des Staatsbürgers). 
14 Vgl. Evelyn Patlagean, L'histoire de l'imaginaire; in: Jacques le Goff/Roger Chartier/Jacques Revel 
(eds.), La nouvelle histoire (= Les Encyclopédies du savoir moderne), Paris 1978, S. 249-269. 
15 Wolfgang Schuller (Hrsg.), Antike in der Moderne (=Xenia. Konstanzer Althistorische Vorträge und 
Forschungen 15), 1985. 



6 

 6 

schreibung entwerfen: Religionswissenschaft als Feld wissenschaftsgeschichtlicher 

Fragestellungen zieht deshalb ein besonderes Interesse auf sich, weil sie in der 

europäischen Neuzeit mit ihren Diskursanteilen ‚Religion’ und ‚Wissenschaft’ eine 

"Zwitterstellung"16 innehat zwischen konkurrierenden Glaubenssystemen. Sie ist 

sozusagen, wie ihre Geschichte im 20. Jahrhundert zeigt, ein ‘Dritter Weg’ zwischen 

Glauben und Unglauben, Dogma und Aufklärung. Für diesen Befund ist die 

soziokulturelle Ausdifferenzierung der Wissenschaft(en) als Paradigma/-ata des 

Bürgertums seit dem 18.Jahrhundert (mit Vorläufern in der Renaissance) ursächlich. 

Medien der Artikulation waren in diesem Prozeß neben den Naturwissenschaften in 

erster Linie die Philologien, zumal wenn sie vor- oder außerchristliche Kulturen 

(Antike; Alter Orient; Indien u.a.) zum Gegenstand hatten. Zum methodischen 

Sprengstoff wurde die historisch-kritische Textanalyse, als Theologen und Philologen 

begannen, sie auf den heiligen Text des Christentums und Judentums anzuwenden, 

die Bibel. Der Rationalisierungsschub, der dadurch in die konfessionellen Theologien 

hineingetragen wurde, führte im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert zu einer 

veritablen Modernisierungkrise in beiden großen christlichen Kirchen, die Namen von 

William Robertson Smith und Alfred Loisy mögen als Beispiele genannt sein. 

Gleichzeitig lieferten Berichte von Missionaren und Kolonialbeamten dem geneigten 

europäischen Publikum eine faszinierende, sich stetig vermehrende Fülle an 

alternativen Alltags-, Moral- und Religionsmodellen frei Haus. Die 

religionsethnologische Forschung, die daraus erwuchs, verschärfte die 

Legitimationskrise des religiösen Alleinvertretungsanspruchs des Christentums, setzte 

relativierte  allerdings auch das ethnozentrische Weltbild der europäischen 

Eingeborenen unter Druck. Hier konnten sich Religionsforschung und Kulturkritik 

verbünden - die Tradition reicht vom “Guten Wilden” des 18. Jahrhunderts bis zur 

gegenkulturellen Ethnologie unserer Tage17. 

Religionskritik und Sinnstiftung als mögliche, einander entgegengesetzte Funktionen 

bezeugen demnach die Schwierigkeiten des Fachs, Distanz gegenüber dem eigenen 

                                                
16 Kurt Rudolph, Die Religionsgeschichte an der Leipziger Universität und die Entwicklung der 
Religionswissenschaft (Sitz.-ber. der Sächs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig, Phil.- hist. Kl. 107/1.), 1962, S. 
14. 
17 Vgl. die Diskussion über H. P. Duerrs  Studie “Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und 
Zivilisation" (Frankfurt a.M. 1978) in den beiden Sammelbänden: Ders. (Hrsg.), Der Wissenschaftler 
und das Irrationale, 1981; und in: Rolf Gehlen/Bernd Wolf (Hrsg.), Der gläserne Zaun. Aufsätze zu 
Hans Peter Duerrs "Traumzeit", Frankfurt/M. 1983. 



7 

 7 

Forschungsgegenstand zu gewinnen: ein Bemühen, das stets dem erhöhten 

Sinnbedürfnis ausgesetzt ist, das gesellschaftliche Gruppen (Kirche, Bürgertum etc.) 

an eine Religionswissenschaft herantragen, und das bei der Kanonbildung der 

Disziplin - auch als Abgrenzungsmerkmal - eine entscheidende Rolle spielt: 

 

−    Falls Religionswissenschaft eine "ideologiekritische Funktion"18 übernimmt, reiht 

sie sich ein in die Tradition bürgerlicher (18. Jahrhundert: Französische 

Revolution) und proletarischer (19.Jahrhundert: Marx) Emanzipation, zu deren 

Kampfmitteln sie zählte. Religionskritik wird in diesen Positionen vornehmlich 

verstanden und verengt zu Christentumskritik, zur Kritik des 'herrschenden' 

Glaubenssystems also. Zumal in Frankreich und Italien verfestigt sich diese 

bürgerliche Kritik in einer säkularen oder ‘laizistischen’ Kulturpolitik, die eine 

strikte Trennung von Kirche und Staat durchsetzt, somit die Verdrängung 

religiöser Ansprüche aus der Öffentlichkeit und dem Bildungssystem. Die 

Religionswissenschaft ist in diesen (und auch anderen) Ländern daher auch 

Nutznießerin und Parteigängerin einer wie konsequent auch immer angelegten 

kulturkämpferischen Politik. Nicht zufällig wurde Pettazzonis Lehrstuhl und sein 

“Istituto di studi storico-religiosi” an der säkularen Universität “La Sapienza” 

angesiedelt, wobei man allerdings von einer direkten Abhängigkeit der ‘Scuola di 

Roma’ von der Laizismus-Bewegung des 19. Jahrhunderts nicht sprechen kann. 

(Andererseits sehen sich viele ReligionswissenschaftlerInnen nolens volens von 

theologischer Seite in eine religionskritische Ecke gedrängt, wenn sie religiöses 

Verhalten und Kult und Lehre religiöser Gemeinschaften von einem neutralen, 

‘empirischen’ Standpunkt aus zu beschreiben versuchen. Philologische 

Überlieferungskritik und ethnographischer Komparatismus gelten, wie ausgeführt, 

vielfach auch heute noch als Werkzeuge solcher Kritik, obwohl sich eine 

wissenschaftliche Philologie innerhalb beider großer christlichen Konfessionen 

durchgesetzt hat.) 

−     Falls (Religions-)WissenschaftlerInnen die Grenzen der Analyse zu überschreiten 

beginnen und als religiöse Sinnproduzenten theologisch oder privatreligiös aktiv 

werden, wird Wissenschaft selbst zum Glaubenssystem und somit recht 

                                                
18 Kurt Rudolph, Die ideologiekritische' Funktion der Religionswissenschaft; in: Numen 25, 1978, 17-
39. 



8 

 8 

eigentlich (und zurecht) Gegenstand nicht nur der Wissenschaftsgeschichte, 

sondern auch der Religionsgeschichte. Wissenschaft rückt als Form von Religion 

zum Forschungsthema auf - vieldiskutierte Begriffsraster sind beispielsweise 

'bürgerliche Religion', 'Intellektuellenreligion' (d.h. Glaubenssysteme des 

Bildungsbürgertums), 'Privatreligion' sowie informelle Gemeinschaften oder 

Religionssysteme (wie 'Lesegemeinden'). Markante Beispiele bilden Nietzsches 

Entwicklung vom Philologen zum Religionsstifter19 und Walter F. Ottos 'pagane 

Theologie' auf deutscher Seite,20 insbesondere jedoch der erwähnte “Eranos”-

Kreis um Olga Froebe-Kapteyn,21 Carl Gustav Jung und Karl Kerényi, der schon 

von seiner Lage her nahe der Grenze zwischen der Schweiz und Italien eine 

Mittlerfunktion zwischen Sinnsuchern beiderseits einnahm.22 Breitenwirksamer 

noch waren die Vertreter einer “Religionsphänomenologie”, allen voran 

Geraardus van der Leeuw und Mircea Eliade. Wie sehr die systematisierenden 

bis religionsgeschichtlichen Ansätze dieser Forscher, denen sich auf deutscher 

Seite etwa Kurt Goldammer (“Die Formenwelt des Religiösen. Grundriß der 

systematischen Religionswissenschaft”, 1960) hinzugesellte, theologische 

Entwürfe darstellten, wird aus der wissenschaftsgeschichtlichen Diskussion der 

letzten 20 Jahre ersichtlich.23 

                                                
19 Vgl. Hubert Cancik: Der Nietzsche-Kult in Weimar (I). Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der 
wilhelminischen Ära, in: Nietzsche-Studien 16 (1987) 405-429; Ders.: Der Nietzsche-Kult in Weimar 
(II). Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der nationalsozialistischen Ära (1942-1944), in: Peter Antes / 
Donate Pahnke (Hrsg.), Die Religion von Oberschichten. Religion - Profession - Intellektualismus, 
Marburg 1989, 87-116 (die Studie behandelt (1.) die Liturgie einer Morgenfeier im Nietzsche-Archiv 
1942 und (2.) das Geschenk eines 'bärtigen Dionysos' an das Archiv durch Mussolini anläßlich des 100. 
Geburtstags Nietzsches 1944); Ders., Dioniso a Weimar. L 'omaggio di Mussolini per il centenario 
dell'anniversario di Nietzsche; in: Quaderni di Storia 23 (1986), 135-51; Jürgen Krause, "Märtyrer" und 
"Prophet". Studien zum Nietzsche-Kult in der bildenden Kunst der Jahrhundertwende (= Monogr. u. 
Texte zur Nietzsche-Forsch. 14), 1984. 
20 Hubert Cancik, “Die Götter Griechenlands 1929. Walter F. Otto als Religionswissenschaftler und 
Theologe am Ende der Weimarer Republik”, in: Ders., Antik – Modern, Beiträge zur römischen und 
deutschen Kulturheschichte, Stuttgart 1988, S. 139-163; (Ursprünglich in: Ders., “Dionysos 1933. W.F. 
Otto, ein Religionswissenschaftler und Theologe am Ende der Weimarer Republik”, in: Richard 
Faber/Renate Schlesier (Hrsg.), Die Restauration der Götter. Antike Religion und Neo-Paganismus, 
Königshausen + Neumann 1986, 105-123 (mit Lit.). 
21 G. Dörr. 2002. „Archetyp und Geschichte oder München – Ascona: Typologische und menschliche 
Nähe (mit Briefen Olga Fröbes an Ludwig Derleth)“, E. Barone / M. Riedl / A. Tischel (Hgg.). Monte 
Verità - Ascona – Eranos. Würzburg. 
22 An den Tagungen des “Eranos”-Kreises nahmen u.a. Ernesto Buonaiuti (1933) und Walter F. Otto 
(1939 und öfter) teil, auch das Haupt der ‘Scuola di Roma’, Raffaele Pettazzoni, nahm 1950 an einer 
“Eranos”-Tagung teil; vgl. Hakl, Hans Thomas, 2001, 283 f. - Der “Eranos”-Kreis in Ascona-Moscia 
ist im übrigen nicht mit dem gleichnamigen Heidelberger Kreis um Adolf Deißmann und Albrecht 
Dieterich (1904 ff.) zu verwechseln; vgl. Drescher, Troeltsch, 1991, 209 f. 
23 Dazu zuletzt: A. Michaels / Daria Pezzoli-Olgiati / Fritz Stolz (Hgg.). 2001. Noch eine Chance für 



9 

 9 

 

2.  Die ‘Scuola di Roma’ und die ‘Storia delle religioni’ in Italien24 

 

In Italien wurde der erste ständige akademische Lehrstuhl für "Storia delle religioni" 

erst 1924, für Raffaele Pettazzoni (1883-1959), eingerichtet. Diese Maßnahme stand 

in der Tradition einer vom Staat nach Auflösung der Theologischen Fakultäten (1873) 

beanspruchten Forschung und Lehre auf dem Gebiet der Religionsgeschichte (1886 

Baldassare Labanca in Rom, 1912 Uberto Pestalozza an der "Regia Accademia 

Scientifico-Letteraria di Milano")25. Bereits seit der Jahrhundertwende gab es von 

Seiten des Reformkatholizismus (durch 'modernisti' wie Ernesto Buonaiuti [1881-

1946] und Salvatore Minocchi [1869-1934]) Bemühungen, den Anschluß an die 

internationale religionsgeschichtliche und philologische Forschung zu gewinnen, im 

besonderen durch die Übernahme der kritischen protestantischen Bibelwissenschaft 

Deutschlands (z.B. der Göttinger 'religionsgeschichtlichen Schule'). Diese Versuche, 

die sich beispielsweise beim gemeinsamen Projekt von 'laicisti' und 'modernisti' einer 

"Rivista di scienza delle religioni" äußerten, wurden durch die rigide 

antimodernistische Politik Pius' X. unterdrückt (1907 Enzyklika "Pascendi"; 1910 

Motu Proprio "Sacrorum Antistitum"; 1916 Suspension 'a divinis' der kirchlichen 

Mitarbeiter an der "Rivista di scienze delle religioni"26). Die Religionswissenschaft 

konstituierte sich deshalb in Italien (als 'Storia delle religioni') getrennt von der 

Theologie und mit Hilfe der philologischen Einzelwissenschaften, u.a. der 

Indologie27, und vor allem, in Gestalt von Raffele Pettazzoni, mittels der (Religions-) 

Ethnologie und Folkloreforschung. 

                                                                                                                                       
die Religionsphänomenologie? Bern. 
24 Für die formative Phase bis 1924 jetzt neben den Arbeiten von Carozzi (Anm. 24 u. 25): Paolo 
Siniscalco: La genesi dell’insegnamento di storia delle religioni in Italia, in: SMSR 62 (1996), 609-
620; Ders.: Gli insegnamenti storico-religiosi nell’Università di Roma: Origine e primi sviluppi, in: G. 
Sfameni Gasparro (Hg.), Agathe elpis. Studi storico-religiosi di Ugo Bianchi, Broma 1994, 149-170. 
25 Pier Angelo Carozzi, L'introduzione nella storia delle religioni nell' insegnamento universitario 
italiano: il contributo di Umberto Pestalozza e di Tomaso Gallarati Scotti; in: SMSR 49 (= N.S.7), 
1983, S. 389-415. 
26 Pier Angelo Carozzi, Lettere inedite di Raffaele Pettazzoni a Giorgio Levi Della Vida 1916-1919; in: 
Studio storico religiosi (SSR) 3, 1979, S. 213-28. 
27 Vgl. das Redaktionskomitee des 1. Bandes von SMSR: neben Pettazzoni befanden sich dort die 
beiden Indologen C. Formichi und Giuseppe Tucci. - Als zeitgenössische Resumés zur 
Religionswissenschaft in Italien um 1920 s.a. die Einleitung R. Pettazzonis zum 1. Bd. der von ihm 
herausgegebenen Reihe "Storia delle religioni": R. Pettazzoni, La religione di Zarathustra nella storia 
religiosa dell'Iran, Bologna 1920, S.VII-XIX; bes. S.VII Anm.1; und: L.H. Jordan, The Study of the 
History of Religions in the Italian Universities; in: American Journal of Theology 23, 1919, 41-60, 



10 

 10 

Initiator und maßgeblicher, ja einziger Träger religionswissenschaftlicher Forschung 

in Italien, der er war, blieb bis in die 1950er Jahre Raffaele Pettazzoni, der sich schon 

1925 mit der Zeitschrift "Studi e materiali di storia delle religioni" (SMSR) die 

Plattform für seine Forschung geschaffen hatte. Pettazzonis Position entwickelte sich 

einerseits im Anschluß an und gleichzeitig in Abgrenzung von der angelsächsischen 

Kulturanthropologie, der 'comparative anthropology' (E.B. Tylor; J.G. Frazer), 

andererseits im Rückgriff auf Max Müllers Religionsphilologie Schellingscher 

Prägung28. Deutlich grenzt er sich von der späthistoristisch universalgeschichtlich 

ausgerichteten Strömung der deutschen Geschichtswissenschaft (K. Lamprecht, 

Breysig) ab29, um andererseits erhebliche Sympathien für die 

“Religionsphänomenologie” G. van der Leeuws zu hegen. 

Um Stellung, Leistung und Wirkung Pettazzonis und seiner Schule einschätzen zu 

können, ist es notwendig, sich die intellektuellen wie religionspolitischen 

Rahmenbedingungen vor Augen zu stellen, mit denen sie konfrontiert war. Zu nennen 

sind hier insbesondere zwei Faktoren: 

• der “storicismo” Benedetto Croces: Wenn Vertreter der ‘Scuola di Roma’ die 

“Geschichte” (storia) und das Geschichtliche an religiösen Tatbeständen betonen, 

muß die spezifisch italienische Denktradition verstanden werden, der diese 

Begrifflichkeit prägte: der Crocianismus. Croces neuhegelianisches System 

beherrschte die intellektuelle Szene Italiens nach der Jahrhundertwende. Seine 

idealistische Geschichtskonzeption war eurozentrisch und vernachlässigte, im 

liberalen Geist, die Frage nach der Religion.30 Pettazzoni mußte sich und seine 

Schule gegen diese Nichtachtung erst mühsam durchsetzen, was umso schwieriger 

war, als nach der Machtübernahme Mussolinis die konservative Position Croces 

eine der wenigen geduldeten Oppositionsstimmen war. Während Croce gut 

idealistisch Geschichte als Bühne und Entfaltungsmöglichkeit des schöpferischen 

Geistes im Individuum auffaßte, war für Pettazzoni, der noch unter dem Einfluß 

der evolutionistischen Religionsethnologie stand, Geschichte Ort 

makrosoziologischer, kulturabhängiger Prozesse und struktureller Veränderungen - 

                                                                                                                                       
insbes. die institutionelle Bestandsaufnahme S.59. 
28 Raffaele Pettazzoni, Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Lezione inaugurale 
pronunziata nell'università di Roma il 17 gennaio 1924, Bari 1924, S. 9; Ders., Il metodo comparativo; 
in: Numen 6, 1959, 1-14. 
29 Ebd., S. 18. 
30 Vgl. B. Croce, La Critica 22 (1924), 313; dazu: Sabbatucci 1960) (Bibl. § 4.2 d), 2. 



11 

 11 

die Parole der freien, fortschrittsorientierten Schaffenskraft verstand sich nicht sehr 

gut mit einem Kulturdeterminismus, der “indifferent” (A. Brelich) war gegenüber 

dem Handeln des Einzelnen war.31 Pettazzoni bereicherte und erweiterte den 

crocianischen “storicismo” durch jenes Element, das er aus dem 

religionsethnologischen Paradigma um 1900 übernahm: den interkulturellen und 

interreligiösen Vergleich. Erst indem sie den “metodo storico” zum “metodo 

storico-comparativo” erweiterten, brachen Pettazzoni und seine Schüler die 

‘abendländische’ Enge des Neoidealismus und -hegelianismus italienischer 

Prägung auf. So entwarf der vielleicht begabteste Schüler Pettazzonis, Ernesto De 

Martino, eine ganz persönliche Synthese zwischen der römischen Schule und 

Croce, dessen neapolitanischem Kreis er lange angehört hatte, eine Synthese, die 

ihm durch seine Feldforschungserfahrung in Süditalien gelang und über seine 

beiden Lehrer hinausführte.32 

• der Katholizismus: Er ist die Religion schlechthin für jeden Religionsforscher, der 

in Italien aufgewachsen ist oder lebt, das religiöse Beispiel, das immer vor Augen 

steht, mitgedacht wird und mit dem es sich auseinanderzusetzen heißt: sei es in der 

‘römischen Form’ des Papsttums und der katholischen Kirche, die dazu nötigte, die 

Situierung der Religionswissenschaft gegenüber Laizismus und Theologie zu 

bestimmen, sei es in der popularen Alltagsreligiosität der subalternen 

Bevölkerungsschichten (Gramscis “classi subalterne”). Der Konflikt mit der 

katholischen Theologie war vorprogrammiert, nachdem sich Pettazzoni mit “Dio. 

Formazione e sviluppo del monoteismo nella storia delle religioni” (1922) als einer 

der wichtigsten Kritiker der “Urmonotheismus”-Theorie der Wiener Schule um 

Pater Wilhelm Schmidt hervortat, einer Theorie, die zwischen den Kriegen in den 

theologischen Rang eines ‘Sechsten Gottesbeweises’ (neben den fünf 

thomistischen) aufstieg. Den Plan Pettazzonis, 1955 den VIII. IAHR-Weltkongreß 

der Religionswissenschaft nach Rom zu holen, empfand die Kurie daher als 

Affront und versuchte das Vorhaben - vergeblich, wie wir wissen -zu torpedieren; 

                                                
31 A. Brelich, “Commemorazione di R. Pettazzoni”, Storia delle religioni, perché? 1979, 122-130, hier: 
126. 
32 Enrico Montanari: Categorie della storia e storicizzazione delle categorie in Ernesto de Martino, in: 
SMSR 59 (1993), 265-278. 



12 

 12 

1990 konnte sein Schüler Bianchi Pettazzonis Triumph mit dem XVI. 

Weltkongreß, dem zweiten in Rom, wiederholen.33  

Als Raffaele Pettazzoni 1950 in Amsterdam zum Präsidenten der neugegründeten 

“International Association for the Study of History of Religions” (IASHR, heute 

IAHR) gewählt wurde, war er auf der Höhe seines Erfolgs: Er hatte die italienische 

Religionswissenschaft binnen einer Generation trotz aller Schwierigkeiten auf 

Weltniveau gebracht. Pettazzonis Stärken lagen aber nicht nur auf internationalem 

Parkett, er war auch ein Lehrer, der eine außergewöhnliche Schar begabter Schüler 

um sich versammelte. Diese Schülergeneration - u.a. Ugo Bianchi (1922-1995), 

Angelo Brelich (1913-1977), Ernesto De Martino (1908-1965), Vittorio Lanternari 

(geb. 1918), Dario Sabbatucci (geb. 1923) - bildete seit Anfang der 1940er Jahre die 

“Scuola romana di studi storico-religiosi” oder “di Storia delle religioni”, kurz 'Scuola 

di Roma' genannt34. Ihre wichtigsten Vertreter sind: 

• Angelo Brelich, 1958 Nachfolger Pettazzonis auf dem römischen Lehrstuhl, war 

über seinen ungarischen Lehrer Karl Kerényi mit der Frankfurter Schule der 

Altphilologie und deren Leiter Walter F. Otto (1874-1959) verbunden. Seinen 

eigenen Ansatz entwickelte er jedoch in Abgrenzung zu dieser Richtung, vor allem 

vom 'psichologismo' Kerényis Jung'scher Prägung35.  

• Ernesto De Martino: De Martinos Bedeutung und Begabung lag darin, das Feld 

einer ‘Ethnographie im eigenen Land’, wie sie schon Pettazzoni mit seinen 

Sardinien-Studien vorbereitet hatte, ingeniös und wissenschaftlich innovativ 

vorangetrieben zu haben. Die Forschungsreisen in den ‘tiefen Süden’ Italiens, ins 

Salento Apuliens etwa, zu denen ihn unter anderem die Begegnung mit Carlo Levi 

und dessen autobiographischem Bericht “Cristo si é fermato a Eboli” (Christus 

kam nur bis Eboli) angeregt hatte, sind durch De Martinos Methode, mit einer 

                                                
33 Bertini, 1998, 3 (nach pdf-Version); Prandi. Pettazzoni, 1977, 310f. – Der Kongreß von 1990 wurde 
publiziert in: Ugo Bianchi (Hg.). 1994. The notion of „religion“ in comparative research. Roma. 
34 Angelo Brelich, La metodologia della scuola di Roma; in: Bruno Gentili/Giuseppe Paioni (Hgg.), Il 
mito greco. Atti del Convegno Internazionale (Urbino 7-12 maggio 1973) (Quaderni Urbinati di 
Cultura Classica. Atti di Convegni 1), Roma 1977, 3-29 (32), hier: 3-5; vgl. aber schon 1941 den 
programmatischen Titel von R. Pettazzoni: "La Scuola di studi storico-religiosi della R. Universita di 
Roma"; in: Annali della Università d’Italia 3, 1941/2, Roma 1941, 125-130. 
35 Programmatisch durchgeführt und öffentlich gemacht in seiner Rezension: “Appunti su una 
metodologia” zu Kerényis Schrift “Umgang mit Göttlichem” (Göttingen 1955), in: SMSR 27 (1956), 1-
30; dazu Brelichs eigener Bericht “La rottura con Kerényi”; aus: Verità e scienza. Una vita; Storia delle 
religioni: perché? (Anthropos 2), Bari 1979, S. 62-64; zum Einfluß Kerényis in Italien siehe die 
Arbeiten von Aldo Magris und Furio Jesi, Karoly Kerényi I-III; in: Ders., Materiali mitologici. Mito e 
antropologia nella cultura mitteleuropea (PBE 363), 1979, 3-80. 



13 

 13 

ganzen Équipe von Spezialisten zu arbeiten, innovativ und bis heute beispielhaft: 

An der Tarantismus-Studie arbeiteten ein Musikologe, ein Psychiater, Giovanni 

Jervis, der spätere Mitarbeiter des Reform-Psychiaters Basaglia, ein Fotograph, 

Franco Pinna, und ein Filmemacher, Luigi Di Gianni, mit. 

• Ugo Bianchis (1922-1995) Forschungsschwerpunkt lag auf der antiken 

Religionsgeschichte, zumal auf der Erforschung der Gnosis und der dualistischen 

Systeme des Vorderen Orients. Er lehrte von 1960-1971 in Messina, 1971-1974 in 

Bologna, bis er in Rom, gemeinsam mit Dario Sabbatucci, jedoch mit anderem 

Akzent, das Erbe Pettazzonis antrat. 

• Dario Sabbatucci (geb. 1923) verkörpert wohl wie kein zweiter die ganze Breite 

der Pettazonischen Religionswissenschaft: Er hat über die die griechischen 

Mysterien ebenso gearbeitet wie über römisches Divinationswesen, 

außereuropäische Religionen sind ihm ebenso vertraut wie ethnologische 

Tatbestände. Mit Bänden über “Politeismo” (1998) und “Monoteismo” (1999) 

führt er in seinem Alterswerk eine klassische Thematik Pettazzonis (und der 

gesamten Religionswissenschaft) fort. 

 

In den 50er und frühen 60er Jahren trat, eröffnete die römische Schule mit den 

Arbeiten Vittorio Lantenaris und Ernesto de Martinos, eine hochpolitische 

Diskussion, indem sie den durch die Entkolonialisierungspolitik entbrannten Diskurs 

um die religiöse Verarbeitung von Kulturkonflikten (mit den Schlagwörtern 

'Messianismus', 'Chiliasmus', 'Cargo-Kulte', 'Nativismus') ins Blickfeld rückte, einen 

Diskurs, der auf deutscher Seite hauptsächlich von Ethnologen geführt wurde36. Die 

Unabhängigkeitsbewegungen der sogenannten ‘Dritten Welt’ erschütterten plötzlich 

die eurozentrische Zuversicht und den Alleinerklärungsanspruch der 

‘abendländischen Wissenschaften’. Die Reflexion über Fremdbilder und 

ethnozentrische Stereotypen wurde nun ein beständiger Schwerpunkt der römischen 

ForscherInnen, wie zumal die neueren Arbeiten von Gilberto Mazzoleni (Il diverso e 

l’uguale. Le concettualizzazione della diversità nei contatti interculturali, und Il 

                                                
36 Vittorio Lanternari, Movimenti religiosi di libertà e di salvezza dei popoli oppressi, Milano 1960; 
Ernesto De Martino, La fine del mondo. Contributo all'analisi delle apocalissi culturali, a cura di 
C.Gallini, Torino 1977 (beim Tod 1965 unvollendet; aus dem Nachlaß herausgegeben); in 
Deutschland: W.E. Mühlmann, Chiliasmus und Nativismus. Studien zur Psychologie, Soziologie und 
historischen Kasuistik der Umsturzbewegungen, Berlin 1961 (21964). 



14 

 14 

pianeta culturale – per una antropologia storicamente fondata. Roma 1986) und 

Adriano Santiemma (a cura di: L’Emblema e la storia. Roma 1983) zeigen. Die fast 

gleichzeitige Krise im Selbstverständnis der Kulturwissenschaften, als Folge der 

internen politischen und sozialen Veränderungen der 60er Jahre in der 

Bundesrepublik Deutschland und Italien, hinterließ ebenfalls in der Scuola di Roma 

Spuren der Verunsicherung und Neuorientierung: 1972, 1977 und 1983 wird die 

Hauszeitschrift SMSR umbenannt37 . 

Schon zu Zeiten Brelichs wird ein zweiter Lehrstuhl für ‘Storia delle religioni’ 

eingerichtet; ihn erhält Dario Sabbatucci. Er und die 'dritte Generation' der 'Scuola di 

Roma' (u.a. Maria Grazia Mara, Marcello Massenzio, Gilberto Mazzoleni, 

Emmanuela Monaco, Enrico Montanari, Giulia Piccaluga) suchen verstärkt die 

Einbeziehung anthropologischer und − wie in der römischen Tradition angelegt − 

ethnologischer Fragestellungen, so z.B. beim Plan eines "Dipartimento di scienze 

storico-anthropologiche" 1977 oder bei der Gründung der Reihen "Quaderni di 

etnologia religiosa", "Contributi di antropologia storica", "Anthropos" und "Chi 

siamo". Gerade die Funktion und Verbreitung der Bilder von Stammeskulturen, wie 

sie in den westlichen Industriestaaten umlaufen, zu untersuchen, gehört zu den 

heutigen Forschungsschwerpunkten in Rom38. Daneben blieb als zweites Standbein 

das Studium der antiken Religionsgeschichte erhalten: Angelo Brelich, Ugo Bianchi 

und dessen Schüler Giulia Sfameni Gasparro und Giovanni Casadio widmeten sich, 

auf den Spuren von Pettazzonis wegweisender Studie “I misteri. Saggio di una teoria 

storico-religiosa” von 1924,39 den griechischen-römischen Mysterienkulten und den 

Religionen des Vorderen Orients. Außerdem begann, ähnlich wie in Deutschland, seit 

Anfang der 80er Jahre eine verstärkte Aufarbeitung der Schultradition(en) mit 

                                                
37 1972 in "Religioni e Civiltà"; 1977 in "Studi storico religiosi"; 1983 wieder in "Studi e materiali di 
storia delle religioni"; vgl. "Avviso ai lettori"; in: SSR 5,1981, S. 3. 
38 Pettazzoni, der 1909-1914 "Ispettore al Museo preistorico ed etnografico di Roma" war, bezog 
immer die ethnologischen Quellen in seine Arbeit ein; s. die Monographie "La confessione dei 
peccati", parte I-II (Storia delle religioni (8/J..1/12), Bologna 1929-36; Plan eines "Dipartimento" in: 
Culture 2, Dic.1977, S. 117-119; zu "Quaderni di storia religiosi": Rita Di Reda, Una nuova collana di 
etnologia religiosa: I "Quaderni di etnologia religiosa"; in: SSR 5, 1981, 305-7; zu "Chi siamo": Dario 
Sabbatucci, Introduzione: Questa collana; in: Ders., Il mito, il rito e la storia (Chi siamo 7), Bulzoni 
Editore 1978, S. 9-11; über Bilder von Stammeskulturen: Adriano Santiemma (a cura di), L' emblema e 
la storia (= Contributi di antropologia storica J.), Roma 1983. 
39 Neu aufgelegt 1997. 



15 

 15 

Sonderheften über Buonaiuti, Pettazzoni, De Martino und Arbeiten zur 

Frühgeschichte der italienischen Religionswissenschaft40. 

 

3. Gedanken zu einer komparativen Wissenschaftsgeschichte 

Um die Geschichte der italienischen Religionswissenschaft in einen Bezugsrahmen 

einzuordnen, wird hier eine Methode gewählt, die auf der Objektebene, nämlich in 

den Arbeiten der ‘Scuola di Roma’, bereits vorhanden ist: der Vergleich. Zum 

Vergleichsgegenstand soll, wie erwähnt, die deutsche Religionswissenschaft dienen - 

in der Tradition eines Landes, das wie Italien im Verdacht eines politischen und 

kulturellen ‘Sonderwegs’ jenseits desjenigen Westeuropas steht. Die “verspätete 

Nation” (Plessner) ist nur eines unter mehreren gemeinsam erlittenen Epitheta. Die 

Darstellung der komparativen Methode kann hier aus Platzgründen nicht durchgeführt 

werden, wir wollen sie jedoch, notiz- und thesenhaft, für eine weitere Erforschung 

skizzieren.  

Methodisch ist der kontrastive oder ‘typologische’ und der ‘relationale’ oder 

‘genetische’ Vergleich zu unterscheiden: Das eine Mal werden (epochale, 

gleichzeitige oder ungleichzeitige) Prozesse oder Tatbestände gegeneinandergesetzt 

(etwa die Nationenbildung oder die rechtliche Stellung der religiösen Gemeinschaften 

im Staatswesen), das andere Mal geht es um die tatsächlichen gegenseitigen 

Rezeptionsverläufe, Austauschprozesse und Interaktionen (etwa durch 

Übersetzungen, Emigration, Lehrtätigkeit). 

 

3.1 Relationen (genetischer Ansatz) : Rezeptionsprozesse (und ihre Einseitigkeit) 

Die Beziehungen zwischen der deutschen und italienischen Religionswissenschaft 

kennzeichnet eine bemerkenswerte Einseitigkeit. Während die deutsche 

Wissenschaftsproduktion eine rege Aufnahme und Öffentlichkeit in Italien hatte (um 

die Aufarbeitung der deutschen Wissenschaftsgeschichte haben Italiener 

hervorragenden Anteil: Luciano Canfora, Furio Jesi, Aldo Magris, Arnaldo 

Momigliano, um nur einige zu nennen)41, gilt dies im umgekehrten Fall nicht: außer 

                                                
40 Über Buonaiuti: SSR 6/1, 1982; über Pettazzoni: SMSR 49 (= N.S.7)/1-2, 1983. - Über De Martino: 
SMSR 51 (= N.S.9)/2, 1985; als Überblick: Dario Sabbatucci, La Storia delle religioni, Roma 1985. 
41 Canfora: als Herausgeber der "Quaderni di storia", Bari 1975 ff.; außerdem als Verfasser von: 
Cultura classica e crisi tedesca. Gli scritti politici di Wilamowitz.1914 - 1931 (= Mediazioni 8), Bari 
1977; und: Ideologie del classicismo (= PBE 396), Torino 1980; Momigliano: Storia o storicismo, 
1984; außerdem als Veranstalter von wissenschaftsgeschichtlichen Seminaren an der "Scuola Normale 



16 

 16 

gelegentlicher Mitarbeit an Großprojekten wie der RGG gab und gibt es kaum eine 

Resonanz italienischer Forschung in Deutschland42, italienische Wissenschafts-

geschichte ist auf deutscher Seite nicht erforscht, nicht einmal die Rezeption der 

deutschen Religionswissenschaft in Italien. Nach dem Tod R. Pettazzonis und der 

Abgrenzung Brelichs von Kerényi hörten auch die Beziehungen deutscher 

Wissenschaftler zur römischen Schule Anfang der 60er Jahre fast völlig auf43. Dies ist 

umso erstaunlicher, als sich dieses Desinteresse von deutscher Seite her gegen den 

gesellschaftlichen Trend entwickelte: Der Italien-Tourismus boomte seit den 1950er 

Jahren und Hunderttausende der Aufbaugeneration zogen während ihrer Ferien an die 

Adria und Riviera, später dann als alternative Rucksacktouristen in die Toscana oder 

nach Sizilien, während im Gegenzug italienische Gastarbeiter das deutsche 

‘Wirtschaftswunder’ in Schwung brachten und mit Pizzerien und Eisdielen die 

gastronomischen Sitten der Einheimischen revolutionierten. Dieses populäre Interesse 

an Italien hat wenigstens seit Ende der 1970er Jahre dazu geführt, daß italienische 

Belletristik in großem Umfang dem deutschsprachigen Publikum zugänglich gemacht 

wurde, zumal durch einen so rührigen Verlag wie den von Klaus Wagenbach in 

Berlin. Andererseits hat dieser zwar in seinem wissenschaftlichen Programm viele 

Schriften der französischen “Annales”-Schule (und ihrer italienischen Pendants) 

übersetzen lassen, bezeichnenderweise aber die ebenso kulturalistisch ausgerichtete 

italienische Religionswissenschaft außen vor gelassen. 

 

3.2 Kontraste (typologischer Ansatz): Ein Blick auf die deutsche 

“Religionswissenschaft” (und Stellung und Funktion der Religionsphänomenologie) 

3.2.1 Die deutsche Szene 

Für den konstrastiven oder typologischen Vergleich, soll kurz ein Blick auf die 

deutsche Religionswissenschaft geworfen werden. 

                                                                                                                                       
Superiore di Pisa", so zu Karl Reinhardt (1975) und Hermann Usener (1982) (s.Anm.30); Furio Jesi: Il 
mito (= Enciclopedia Filosofica 5), Mondadori 1980; A. Magris: siehe Anm. 24. 
42 Ein Beispiel für die phänomenologische Rezeption italienischer Forschung ist die Aufnahme von 
Aufsätzen Pettazzonis ("Bemerkungen zur Religionswissenschaft. Einführender Überblick", 1954) und 
Bianchis ("Nach Marburg (Kleine Abhandlung über die Methode)", 1960; vgl. Anm. 35) in: Günter 
Lanczkowski (Hrsg.), Selbstverständnis und Wesen der Religionswissenschaft (= WdF 263), WB 
Darmstadt 1974. 
43 Siehe die selbstkritischen Äußerungen von Angelo Brelich, Ha oggi senso una rivista di Storia delle 
religioni? in: SMSR 40, 1969, 1-26 (wieder abgedruckt in: Brelich, Storia delle religioni: perché?, 184-
204); hier: S.187 f. 



17 

 17 

In Deutschland läßt sich die "Zwitterstellung der [...] Religionswissenschaft zwischen 

Philologie und Geschichte einerseits und der Theologie bzw. Religionsphilosophie 

andererseits"44 bis in die Gegenwart verfolgen. Die Religionswissenschaft konnte sich 

gegenüber dem traditionell starken religionsgeschichtlichen Interesse in der 

Altertumswissenschaft (Chr.A. Lobeck, F.G. Welcker, Erwin Rohde, Hermann 

Usener, Albrecht Dietrich, Ulrich v. Wilamowitz-Moellendorf, Carl Koch)45 und 

Indologie (s. das "Seminar für Indologie und Vergleichende Religionswissenschaft" 

der Universität Tübingen und dessen Forschungstradition: Rudolph Roth (1821-

1895); Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962)46 auf der einen Seite, dem 

Absorbierungsdrang und Monopolanspruch47 der liberalen Religionsphilosophie und -

philologie theologisch-protestantischer Provenienz (E. Troeltsch; R. Otto; A. 

Harnack) auf der anderen nur schwer mit eigenständigen Methoden und Institutionen 

durchsetzen. 

 

Dabei könnte von der Arbeitshypothese der Konstruktion einer ‘bürgerlichen 

Religion’ innerhalb des deutschen Protestantismus ausgegangen werden, deren eine 

Richtung rationale, historisch-kritische Konzepte aus den laizistischen oder zumindest 

säkularen bürgerlichen Wissenschaften zu integrieren versucht (s. die 

‚religionsgeschicht1iche Schule’ von Göttingen mit Wilhelm Bousset, Hermann 

                                                
44 Rudolph, Entwicklung der Religionswissenschaft, S. 14f. 
45 zu Welcker: Albert Henrichs, Welckers Götterlehre; in: Calder III / Köhnken / Kullmann / Pflug 
(Hgg.), Friedrich Gottlieb Welcker, 1986, S. 179-229; 
zu Rohde: Hubert Cancik, Erwin Rohde - ein Philologe der Bismarckzeit; in: Semper Apertus. 
Sechshundert Jahre Ruprecht-. Karls-Univ. Heidelberg 1386-1986, Fs. in 6 Bdn., Bd.II: Das 
19.Jahrhundert (1803-1918), hrsg. v. Wilhelm Doerr, 1985, S. 436- 505. 
zu Usener: Aspetti di Herrmann Usener. Filologo della religione, pref. di Arnaldo Momgiliano. 
Seminario della Scuola Normale Superiore di Pisa, 17-20 febbr. 1982, Pisa 1982. 
zu Wilamowitz: Albert Henrichs, "Der Glaube der Hellenen": Religionsgeschichte als 
Glaubensbekenntnis und Kulturkritik; in: Calder III / Flashar / Lindken (Hgg.), Wilamowitz nach 50 
Jahren, 1985, S. 263-305; 
zu Carl Koch: Enrico Montanari, Premessa; in: Carl Koch, Giove Romano (= Dalla Citta 1), trad. 
Luciano Arcella, 1986, S. 11-49; Luciano Arcella, Introduzione; in: Ebd., 50-66. 
46 Zur Tübinger religionswissenschaftlichen Forschung: Hubert Cancik, Von Ferdinand Baur zu Ernst 
Bloch: religionswissenschaftliche Arbeit an der Universität Tübingen seit der Spätaufklärung, in: 
SMSR 62 (1996), 75-96;  
47 "Wer diese Religion nicht kennt, kennt keine, und wer sie samt ihrer Geschichte kennt, kennt alle" 
(Adolf Harnack, Die Aufgabe der theologischen Fakultäten und die allgemeine Religionsgeschichte. 
Rektoratsrede an der Kaiser-Wilhelm-Universität Berlin 3.8.1901 = Ders., Reden und Aufsätze, Bd.2, 
Gießen 1904, 159 ff.; hier: S.169); kritisch dazu: Kurt Rudolph, Die Problematik der 
Religionswissenschaft als akademisches Lehrfach. Vortrag, gehalten bei der Jahreshauptversammlung 
der Österreichischen Gesellschaft für Religionswissenschaft in Wien am 10. Oktober 1966; in: Kairos 
9, 1967, 22..42; bes. Kp. II: Religionswissenschaft als Lehrfach? (A. v. Harnack) (S. 24-28). 



18 

 18 

Gunkel, W. Wrede, J.Weiß u.a.; in Italien die ‚modernisti’). Deren gegenläufige 

Tendenz zeigt sich in der mehrfach erwähnten, von Rudolf Otto ("Das Heilige. Über 

das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen", 1917) 

und Gerardus van der Leeuw ("Inleiding tot de godsdienstgeschiedenis", 1924; dt. 

1925: "Einführung in die Phänomenologie der Religion") initiierten 

Religionsphänomenologie, die in der Tradition romantischer Hermeneutik 

(Schleiermacher; Dilthey) einen "entschiedenen Irrationalismus" vertritt: Einen 

"Irrationalismus", der sich mit den Kategorien des 'Erlebnisses', der 'Erfahrung' und 

des − zur Kunst gesteigerten − 'Verstehens' auf den subjektiv-religiösen "Akt" 

konzentriert48.  

Diese Forschungsrichtung, die u.a. von Friedrich Heiler (1892-1967), Joachim Wach 

(1898-1955) und Gustav Mensching (1907-1986) nahesteht, ist in der 'Scuola die 

Roma' auf entschiedene Kritik gestoßen: So beharrt Pettazzoni in den späten Notizen 

zu einer Auseinandersetzung mit Eliade auf der strikten Geschichtlichkeit religiöser 

Tatsachen49 gegenüber einem Ansatz, der Religion in ein geschichtsmythisches 

Modell einfügt und Allgemeingültigkeit im Sinn 'archetypischer' (Zeit-)Strukturen 

beansprucht. 

 

3.2.2 Eine italienische Szene 

Ein Beispiel für die Auseinandersetzung um den ‘Irrationalismus’, wie ihn die ‘Scuola 

di Roma’ führte, (und für die darin enthaltenen politischen Weiterungen), gibt die 

(postume!) Absetzungsbewegung De Martinos von Pavese anläßlich der von beiden 

herausgegebenen “Collana viola”.  

In seinem Aufsatz "Etnologia e cultura nazionale negli ultimi dieci anni", der 1953 in 

der Zeitschrift "Società" erschienen ist;50 wirft Ernesto De Martino seinem früheren 

                                                
48 Zitate aus Gustav Mensching, Die Weltreligionen, (ND Wiesbaden 1981), S. 34 f. vgl. Rudolph, 
Entwicklung der Religionswissenschaft. 1962, S. 53-59. 
49 "Non esiste una umanità archetipica anteriore all' umanità storica!" schreibt R. Pettazzoni in seinen 
nachgelassenen Notizen ("Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni", a cura di Angelo Brelich; in: 
SM5R 31, 1960, 23-55; hier: S. 43) in Hinblick auf Eliade; weitere Kritik an den "posizioni 
irrazionalistiche" (D. Sabbatucci, Raffaele Pettazzoni; in: Numen 10, 1963, 1-41, S. 40): Ernesto De 
Martino, Fenomenologia religiosa e storicismo assoluta; in: SMSR 24/5, 1953/4, 1-25; Vittorio 
Lanternari, La grande festa. Storia del Capodanno nelle civiltà primitive, 1959; bes. das Kp. 
"L'irrazionalismo nell' etnologia", S. 31 ff.; Ugo Bianchi, Après Marbourg (Petit Discours sur la 
méthode); in: Numen 8, 1961, 64-78 (wiederabgedruckt in: Ders., Saggi di metodologia della storia 
delle religioni (Nuovi Saggi 75), Edizioni dell'Ateneo 1979, 229-46, bes. S. 237-240). 
50Società 1953;  wiederabgedruckt in: Raffaele Rauty (a cura di): Cultura populare e Marxismo.Editori 
Riuniti: Roma 1976. S. 115 – 130. 



19 

 19 

Mitherausgeber der “collana viola” vor, er habe diese Reihe konzipiert und damit den 

“ethnologischen Irrationalismus” in die italienische Kultur getragen zu haben. Der 

Historiker habe sich gegen jede Form von "Naturalismus" (naturalismo) zu 

verteidigen. Dieser "Naturalismus" in der Erforschung traditionaler Gesellschaften, 

der auf dem "Erleben" beruhe (Erleben im italienischen Text deutsch) führe zum 

ethnologischen Irrationalismus: "Qui il comprendere non ha nulla da vedere con la 

ragione storica: è piuttosto un rivivere, un Erleben, i grandi impulsi irrazionali, le 

enorme commozioni, che starebbero alla radice della civiltà e ne costituirebbe i 

momenti effettivamente creatori."51 Nun versucht De Martino die Verbreitung dieses 

ethnologischen Irrationalismus in ganz Europa zu erklären und kommt zu dem 

Schluß, dieser habe seinen Ursprung in der Krise der bürgerlichen Gesellschaft; mit 

der Verschärfung dieser Krise trete zunehmend auch die dunkle Seite der Seele hervor 

(il lato oscuro dell'anima). Im Zeichen dieses Irrationalismus müsse man das 

Wiedererwachen des Interesses an ethnologischen Themen im Nachkriegsitalien 

sehen. Und hier denke man sofort an Pavese und dessen “teoria del mito e del 

'selvaggio'”52, die er mit der “Collana viola” seit 1948 in verhängnisvoller Weise 

verbreitet und damit Autoren wie Leo Frobenius, Karl Kerényi, Mircea Eliade, Lucien 

Levy-Bruhl ein Forum eröffnet habe. 

Piero Angelini hat nun aufgrund des Briefwechsels zwischen De Martino und Pavese 

sowie von Notizen und Planungslisten diese Vorwürfe untersucht53 und ein ganz 

anderes Bild gefunden als das, das De Martino im nachhinein von ihrer gemeinsamen 

Editionstätigkeit gezeichnet. Wie er nachweist, planten De Martino und Pavese bereits 

1943 zusammen die Herausgabe einer wissenschaftlichen Reihe, die der provinziellen 

italienischen Kultur neue Horizonte öffnen sollte. Aus dieser Zeit existiert ein von De 

Martino handgeschriebenes Programm, dem ein Verzeichnis, ebenfalls in der 

Handschrift De Martino's, möglicherweise zu übersetzender Titel beigefügt ist. 

Folgende Autoren werden genannt: C.G. Jung, Kerényi, Frobenius, Levy-Bruhl - es 

sind eben die inkriminierten. Nach der Befreiung Italiens kann das Projekt endlich in 

Angriff genommen werden. De Martino macht Pavese neue Vorschläge, darunter W. 

Schmidt und J.W. Hauer, wobei er auf letzterem besonders insistiert. Erst 1948 kann, 

                                                
51 Ebd. 125. 
52 Ebd. 128. 
53 Pietro Angelici (a cura di). 1991. Cesare Pavese – Ernesto De Martino. La collana viola – Lettere 
1945-1950. Torino. 



20 

 20 

nach mancherlei Schwierigkeiten, die Reihe zu erscheinen beginnen. Der erste Band 

stammt von De Martino selbst: Il mondo magico; dann folgen: C.G. Jung: Die Bezie-

hung zwischen dem Ich und dem Unbewußten (L'io e l'incoscio), als nächstes Levy-

Bruhl: L'ame primitive (L'anima primitiva); als vierter Band Jung/Kerényi: 

"Einführung in das Wesen der Mythologie  (Prologomini allo studio della mitologia; 

übersetzt von Angelo Brelich). Die Bücher haben Erfolg. Sie werden auch vom 

interessierten Laienpublikum gekauft. Scharfe Kritik gibt es allerdings von Seiten der 

kommunistischen Partei. Man spricht von einer "collana nera". De Martino will das 

Unternehmen in der Zeitschrift Società verteidigen, vor allem die geplante 

Übersetzung und Herausgabe von J.W. Hauer; allerdings besteht er jetzt auf 

ausführlichen Einleitungen. In den Briefen, die Pavese in dieser Zeit von Turin nach 

Rom schreibt, bezeichnet er De Martino als den "padre spirituale" der Reihe. 

Zwischen 1949 und 1950 beginnt sich De Martino der kommunistischen Partei 

anzunähern und seine Haltung zum gemeinsamen Projekt zu ändern. Vermutlich ist 

nur durch den Tod Paveses im Jahre 1950 ein offener Bruch ausgeblieben. 1953 

jedenfalls hat sich De Martino nicht nur von dem gemeinsamen Projekt distanziert, 

sondern auch die Alleinverantwortung für die "collana viola"  Pavese zugeschoben. 

 

 

3.3 Ausblicke für einen fruchtbaren Vergleich und Austausch 

Religionswissenschaft fungiert, seit ihrem akademischen Debüt Ende des 19. 

Jahrhunderts, als eine Form institutionalisierter Dauerreflexion über Religion - eine 

Dauerreflexion, die Wissen über Religion in den öffentlichen Diskurs einspeist, 

popularisierend Interesse weckt, ja möglicherweise (ebenbürtig?) neben die 

überkommenen Wahlmöglichkeiten von Christentum, Atheismus und Paganismus 

(also der Revitalisierung alteuropäischer und antiker Religionsformen) tritt.54 

ReligionswissenschaftlerInnen müssen sich demnach klar werden, als wessen Anwalt 

sie sprechen, in welcher Funktion und Rolle, sei sie bewußt ausagiert oder projektiv 

zugewiesen, sie auftreten und ihr Handwerk betreiben. Eine derartige 

wissenschaftliche Selbsterforschung, die keineswegs ihren Objekten nachzueifern und 

                                                
54 Vgl. B. Gladigow. 2001. “’Imaginierte Objektsprachlichkeit’: Der Religionswissenschaftler spricht 
wie der Gläubige”, Noch eine Chance für die Religionsphänomenologie? (Anm. 22), 421-440, hier 435 
f.; Gladigow beruft sich auf: F. Tenbruck. 1993. “Die Religion im Maelstrom der Reflexion”, Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft ‘Religion und Kultur’. 31-67. 



21 

 21 

in einem rituellen Sündenbekenntnis zu münden braucht, könnte als heurististisches 

Mittel Fragen und Methodik einer komparativen Wissenschaftsgeschichte verwenden. 

In unserem Fall wäre etwa zu fragen: 

 

• Gibt es einen graduellen Unterschied zwischen der Aufnahme von philologischer 

Forschung und derjenigen von theologischer in den jeweiligen Religionswissen-

schaften? Welche Wissenschaftsstile haben sich infolge dieses je andersartigen 

kulturellen - und in engerem Sinn wissenschaftlichen - Umfelds herausgebildet, 

welche Abgrenzungen und welche Zuneigungen? 

• Wie steht es um den spezifischen Charakter der deutschen (und entsprechend 

italienischen) Philologien als Orte von Sinnprodukten, oder ihrer etwaigen 

Religionskritik, ihrem versteckten oder offenen Laizismus, ihrem ‚gegenkulturel-

len Appeal’ als Transporteure und ‚intermédiaires’ rationalistisch-aufklärerischer, 

christlich-theologischer oder selbst paganer Inhalte - kurz: wie sind sie in die 

‘intellectual history’ einzuordnen? 

• Welche Funktion(en) nahmen und nehmen “Religionswissenschaft” und “Storia 

delle religioni” innerhalb und außerhalb von Katholizismus und der liberalen 

protestantischen Theologie ein?  

• Es wäre auch die Frage zu stellen nach dem Verhalten der 

religionswissenschaftlichen Zunft gegenüber den Zwängen und Verführungen der 

Diktaturen und ‘politischen Religionen’ des 20. Jahrhunderts, konkret: während 

der Zeit von Nationalsozialismus und Faschismus: Welche Haltungen und Lehren 

wurden damals vertreten, insgeheim oder offen gefördert? Ein Vergleich der 

Religionswissenschaften der ‘Achsenmächte’ anhand ihrer Akteure wäre sicherlich 

ein aufschlußreiches Wissenschaftskapitel. 

• Schließlich wäre die Stellung der Religionswissenschaften beiderseits der Alpen 

angesichts der ‘kulturalistischen Wende’ noch näher zu befragen: Konvergieren 

hierin die wissenschaftlichen Ziele und Stile, bietet sich hier gar eine 

zukunftsträchtige Plattform gemeinsamer Arbeit? 

 

Fassen wir zum Schluß noch einmal die grundsätzlichen Überlegungen zusammen: 

Die Religionswissenschaft kann in einem solch notwendigen und wichtigen Diskurs, 

wie es die Neue Kulturwissenschaft ist, dann Stellung beziehen, wenn sie sich ihrer 



22 

 22 

Voraussetzungen bewußt ist und ihre Selbständigkeit gegenüber Theologie und 

Philologie (z.B. durch Einbeziehung von ethnologischen und semiotischen 

Fragestellungen) durchsetzt. Die Aufgabe, die erwähnte "Zwitterstellung" zu 

reflektieren und das Fach als Kulturwissenschaft eigenständig zu verankern, wird 

daher nur mit Hilfe einer Wissenschaftsgeschichte gelingen, die Selbstbezüglichkeit 

nicht zur Nabelschau, sondern zur fortwährenden Selbstkorrektur verwendet. Erst 

dann wird ihr ein ‚vertikaler Transfer’ der Inhalte in die Gesellschaft hinein gelingen, 

ohne daß sie in mythenbildender Normativität gefangen ist. Den Blick über den Zaun 

des eigenen Lands und seiner Tradition und Religionsgeschichte, mit dem dann 

unvermeidlichen Kontrast und Konfrontation des Anderen, zu ermutigen, könnte 

unseres Erachtens ein erstrebenswertes Ziel der skizzierten komparativen 

Wissenschaftsgeschichte sein - und es wäre nicht das geringste Verdienst von Hubert 

Cancik, dies angestoßen zu haben. 

 

 

Literaturverzeichnis 

 

1. Der politisch-gesellschaftliche Rahmen 

 

1.1 in Italien 

Altgeld, W. (Hg.). 2002. Kleine italienische Geschichte. Stuttgart (Nachschlagewerk; 

vernachlässigt Kultur- und Religionsgeschichte). 

Romano, R. / Vivanti, C. (Hgg.). 1972-1977. Storia d’Italia. 6 Bde. Torino. 

Sabbatucci, G. / Vidotto, G. (Hgg.). 1999. Storia d’Italia. 6 Bde. Bari/Roma. 

 

1.2 in Deutschland 

Wehler, H.-U. 1987ff. Deutsche Gesellschaftsgeschichte. 4 Bde. (davon bisher 3 

erschienen). München. 

 

2. Theorie der Wissenschaftsgeschichte 

Duerr, H.P. (Hg.). 1981. Der Wissenschaftler und Irrationale. 2 Bde. Frankfurt./M. 



23 

 23 

Flashar, H. / Gründer, K. u.a. (Hrsg.). 1979. Philologie und Hermeneutik im 

19.Jahrhundert. Zur Geschichte und Methodologie der Geisteswissenschaften. 

Göttingen. 

Bollack, M. /Wismann, H. / Lindken, Th. (Hgg.). 1983. Philologie und Hermeneutik 

im 19. Jahrhundert II. Göttingen. 

Gargani, A. (Hg.). 1979. Crisi della ragione. Torino. 

 

2.1. Zur Geschichte derReligionsphilologie 

Schlesier, R. Kulte, Mythen und Gelehrte. Anthropologie der Antike seit 1800. 

Frankfurt/M. 

 

Erwin Rohde: 

Cancik, H. 1985. “Erwin Rohde – ‚ein Philologe der Bismarckzeit”. in: Semper 

Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1386-1986, Fs. 

in 6 Bdn., Bd.II: Das 19.Jahrhundert (1803-1918), hrsg. v. Wilhelm Doerr, 436-505.  

 

Hermann Usener: 

Aspetti di Herrmann Usener. Filologo della religione, pref. di Arnaldo Momgiliano. 

Seminario della Scuola Normale Superiore di Pisa, 17-20 febbr. 1982. Pisa 1982. 

 

Wilamowitz-Moellendorff: 

Calder III, W. / Flashar. H. / Lindken, Th. (Hgg.). 1985. Wilamowitz nach 50 Jahren, 

Darmstadt 1985 (darin bes. A. Henrichs, "’Der Glaube der Hellenen’: 

Religionsgeschichte als Glaubensbekenntnis und Kulturkritik”, 263-305). 

 

Carl Koch: 

Montanari, E. 1986. “Premessa”. In: Carl Koch, Giove Romano, trad. L. Arcella, 

1986, 11-49 und: L. Arcella, “Introduzione”, ebd., 50-66. 

 

Walter F. Otto und Karl Kerényi: 

Cancik, H. 1986. “Dionysos 1933: W. F .Otto, ein Religionswissenschaftler und 

Theologe am Ende der Weimarer Republik”. In: R. Faber / R. Schlesier (Hgg.). Die 

Restauration der Götter. Antike Religion und Neo-Paganismus. Würzburg. 105-123; 



24 

 24 

Cancik, H. 1986. „Die Götter Griechenlands 1929. W.F. Otto als 

Religionswissenschaftler und Theologe am Ende der Weimarer Republik I“. In: H. v. 

Stietencron (Hg.). 1986. Theologen und Theologien, Düsseldorf, 214-238.; Magris, A. 

1975. Carlo Kerényi e la ricerca fenomenologica della religione. Milano (wichtige 

Studie). 

 

2.2. Zur Geschichte und Theorie der Ethnologie 

Sauders, George R. 1984. “Contemporary Italian Cultural Anthropology”, Annual 

Review of Anthropology 13. 447-466. 

Schmied-Kowarzik, W. /Stagl, J. (Hgg.). 1981. Grundfragen der Ethnologie. Beiträge 

zur gegenwärtigen Theorie-Diskussion. Berlin. 

 

3. Werke zur Geschichte der Religionswissenschaft im Allgemeinen 

3.1 aus der Sicht der römischen Schule 

Pettazzoni, Raffaele. 1924. Svolgimento e carattere della storia delle religioni. 

Lezione inaugurale pronunziata nell'università di Roma il 17 gennaio 1924. Bari. 

Sabbatucci, Dario. 1985. La Storia delle religioni. Roma. 

 

3.2 aus deutscher Sicht 

Kippenberg, H. G. 1997. Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-

schaft und Moderne. München. 

Kohl, K.-H. 1988. “Geschichte der Religionswissenschaft”. In: Cancik, H. / 

Gladigow, B. / Laubscher, M. (Hgg.). Handbuch religionswissenschaftlicher 

Grundbegriffe. Bd. 1 (1988), 217-262. 

Krech, V. 2002. Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der 

Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933. Tübingen. 

Rudolph, K. 1967. “Die Problematik der Religionswissenschaft als akademisches 

Lehrfach”, Kairos 9. 22-42. 

 

4. Zur italienischen Religionswissenschaft 

4.1 Zur Geschichte der italienischen Religionswissenschaft 



25 

 25 

Carozzi, Pier Angelo. 1983. “L'introduzione nella storia delle religioni nell' 

insegnamento universitario italiano: il contributo di Umberto Pestalozza e di Tomaso 

Gallarati Scotti”, SMSR 49 (= N.S. 7). 389-415. 

Carozzi, P.A (Hg.). 1982. Epistolario: Carteggio Pestalozza - Casati. Vicenza 

(enthält den Briefwechsel zwischen Uberto Pestalozza [1872-1966] und Alessandro 

Casati [1881-1955]; “Introduzione” von Carozzi mit reicher weiterführender Lit., 17-

44). 

Jordan, L.H. 1919. “The Study of the History of Religions in the Italian Universities”, 

American Journal of Theology 23. 41-60 

Siniscalco, Paolo. 1996. “La genesi dell’insegnamento di Storia delle religioni in 

Italia”, SMSR 62 (N.S. 20, 1-2). 609-620. 

 

4.2 Die ‘Scuola di Roma’ : Progamm und Institution 

Bianchi, Ugo. 1960/1979. “Après Marbourg (Petit discours sur la méthode)” [1960], 

Saggi di metodolgia della storia delle religioni. 229-246; dt. 1974. "Nach Marburg 

(Kleine Abhandlung über die Methode)" [1960]. In: Günter Lanczkowski (Hg.). 

Selbstverständnis und Wesen der Religionswissenschaft. Darmstadt. 

Bianchi, Ugo. 1979. Saggi di metodologia della storia delle religioni. Roma. 

Brelich, Angelo. 1969/1979. “Ha oggi senso una rivista di Storia delle religioni?”, 

SMSR 40. 1-26 (wieder abgedruckt in: Brelich, Storia delle religioni: perché?, 184-

204). 

Brelich, Angelo. 1977. “La metodologia della scuola di Roma”. In: Bruno Gentili / 

Guiseppe Paioni (Hgg.). 1977. Il mito greco. Atti del Convegno Internazionale 

(Urbino 7-12 maggio 1973). Roma, 3-29 (Diskussion 30-32). 

Pettazzoni, Raffaele. 1941. "La Scuola di studi storico- religiosi della R. Università di 

Roma", Annali della Università d’Italia 3. Roma. 125-130. 

Pettazzoni, Raffaele. 1974. "Bemerkungen zur Religionswissenschaft. Einführender 

Überblick" [1954]. In: G. Lanczkowski (Hrsg.). Selbstverständnis und Wesen der 

Religionswissenschaft. Darmstadt. 

Sabbatucci, Dario. 1988. “Kultur und Religion”. in: HrwG 1 (1988), 43-58. 

Studi e Materiali di Storia delle Religioni [SMSR], gegründet u. hrsg. von Raffaele 

Pettazzoni, 1925 ff. (1972-1976: Religioni e Civiltà [RC]; 1977-1982: Studi storico-

religiosi [SSR]; 1983 ff. wieder SMSR; Hauszeitschrift der römischen Schule). 



26 

 26 

 

Reihen: Herausgeber: R. Pettazzoni 

Storia delle religioni. 14 Bde., hrsg. v. Raffaele Pettazzoni, Nicola Zanichelli editore, 

Bologna 1920-1936. 

Testi e documenti di storia religioni. 7 Bde. Nicola Zanichelli editore, Bologna. 1929-

1937. 

Mite e leggende, 4 Bde. (Vol. I: Africa/Australia, 1948; vol. II: Oceania, postum hrsg. 

v. Vittorio Lanternari; vol. III: America settentrionale, 1953; vol IV: America centrale 

e meridionale, 1959, mit T. Tentori), UTET Torino, 1948-1959. 

Classici della Religione. 3 Bde. Sansoni editore, Firenze 1951-1959 (unvollendet). 

 

Herausgeber: Ernesto De Martino (mit Cesare Pavese) 

Collana di studi religiosi, etnologici e psicologici [d.i. ‘Collana viola’], hrsg. v. 

Cesare Pavese (bis 1950) und Ernesto De Martino. 45 Bde., begründet von Giulio 

Einaudi, fortgeführt von Paolo Boringhieri. 

 

Herausgeber: die ‘3. Generation’ 

Chi siamo, Bulzoni editore, Roma 1975. 

Culture, 1977ff. 

Quaderni di etnologia religiosa, hrsg. von Gilberto Mazzoleni und Dario Sabbatucci. 

La Goliardica editrice (vgl. die Anzeige von Rita Di Reda: “Una nuova collana di 

etnologia religiosa: I ‘Quaderni di etnologia religiosa’”, SSR 5. 305-307). 

 

d) Forschungsliteratur zur ‘Scuola di Roma’ 

Bertagni, Gianfranco. 1998. “Il metodo storico-comparativo nella Scuola italiana di 

Storia delle religioni”, in: Zamagni, Gianmaria (Hg.), Filosofie del dialogo. Fara 

editore. Rimini.  

 

 

 

 

 

 



27 

 27 

4.3  Zu einzelnen Forschern 

 

4.3.1. Der Gründervater: Raffaele Pettazzoni (1883-1959) 

 

Werke: 

1920 La religione di Zarathustra nella storia religiosa dell'Iran. Bologna. 

1924 Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Lezione inaugurale 

pronunziata nell'università di Roma il 17 gennaio 1924. Bari. 

1929-1936 La confessione dei peccati, parte I-II. Bologna (Storia delle religioni). 

1959 “Il metodo comparativo”, Numen 6. 1-14. 

1960 “Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni", a cura di Angelo Brelich, 

SM5R 31. 23-55 (Notizen zu einer geplanten Auseinandersetzung mit 

Mircea Eliade). 

Literatur: 

Carozzi, P.A. 1979. “Lettere inedite di Raffaele Pettazzoni a Giorgio Levi Della Vida 

1916-1919”, SSR 3. 213-28. 

Giusti, Sonia. 1988. Storia e mitologia. Con antologia di testi di Raffaele Pettazzoni. 

Roma (Chi siamo 18) (grundlegende Einleitung von Giusti: “Lo studio delle religioni: 

Problemi di metodo”, 11-153). 

Prandi, C. 1977. “Le scienze storico-religiose in Italia: Raffaele Pettazzoni”, 

Religione e classi subalterne. Roma. 291-318. 

Sabbatucci, D. “Raffaele Pettazzoni”, Numen 10 (1963), 1-41. 

[Themenhefte:] SMSR 49, 1-2 (= N.S. 7, 1-2). 1983; sowie: SMSR 56,1 (N.S. 14,1). 

1990. 

 

4.3.2  Angelo Brelich (1913-1977) 

 

1958 Gli eroi Greci. Roma. 

1966 Introduzione alla storia delle religioni. Roma. 

1979 Storia delle religioni, perché? Introduzione di Vittorio Lanternari. Liguori 

editore, Napoli (postume Sammlung; darin S. 21-115 “Scienza e verità: 

una vita”, die wissenschaftliche Autobiographie Brelichs). 

 



28 

 28 

4.3.3.  Ernesto de Martino (1908-1965) 

a) Werke 

1. Werkphase: 

1941 Naturalismo e storicismo in etnologia. 

1948 Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo. Einaudi Torino 

(‘Collana viola’, nr. 1; 21958). 

 

2. Werkphase (‘meridionalistische Trilogie’) 

1958 Morte e pianto rituale nel mondo antico: Dal lamento pagano al pianto di 

Maria (2. Aufl. 1975). 

1959 Sud e magia (u.a. über den ‘Bösen Blick’, die “fascinazione”). 

1961 La terra del rimorso (Tarantismus im Salento / Apulien; ethnographisches 

Hauptwerk). 

 

3. Werkphase 

1978 La fine del mondo. Contributo all'analisi delle apocalissi culturali, a cura 

di Clara Gallini. Torino (beim Tod 1965 unvollendet; aus dem Nachlaß 

herausgegeben). 

(Rez.: Vittorio Lanternari. 1983. “L’apocalissi come problema antropologico: Ernesto 

De Martino (1978)”, Festa, carisma, apocalisse, Palermo. 267-280). 

Literatur: 

[Themenheft:] SMSR 51 (= N.S.9) /2, 1985. 

Galasso, Giuseppe. 21978. “XII. Ernesto De Martino”, Croce, Gramsci e altri storici. 

Milano (11969). 373-486. 

Gallini, Clara / Faeta, Francesco (Hgg.). 1999. I viaggi nel Sud di Ernesto de Martino. 

Con fotografie di Arturo Zavattini, Franco Pinna e Ando Gilardi (Bildmaterial). 

Gandini, Mario. 1985. “Nota bibliografica degli scritti di Ernesto De Martino”, SMSR 

51,2 (N.S. 9,2). 319-339. 

Montanari, Enrico. 1993. “Categorie della storia e storicizzazione delle categorie in 

Ernesto de Martino”, SMSR 59 (N.S. 17,2). 265-278. 

 

 

 



29 

 29 

4.3.4.  Vittorio Lanternari (geb. 1918) 

 

Prof. für Ethnologie an den Universitäten Bari und “La Sapienza” (Rom); 

Feldforschungen in Ghana und in Süditalien; emeritiert. 

 

1960 Movimenti religiosi di libertà e di salvezza dei popoli oppressi. Feltrinelli 

Milano (dt. Religiöse Freiheits- und Heilsbewegungen unterdrückter 

Völker. Luchterhand. 1967). 

1983 L’”incivilmento dei barbari”: Identità, migrazioni e neo-razzismo. 

Edizioni Dedalo, Bari (2., vermehrte Aufl. 1997). 

1983 Festa, carisma, apocalisse. Sellerio editore Palermo (Aufsatzsammlung). 

1997 Antropologia religiosa:etnologiastoria, folklore 

 

 

4.3.5.  Ugo Bianchi  

a) Werke 

 

1958 Il dualismo religioso. Saggio storico ed etnologico. Roma 

1976 Prometeo, Orfeo, Adamo : tematiche religiose sul destino, il male, la 

salvezza. Roma 

1979 Saggi di metodologia della storia delle religioni. Roma. 

 

 

b) Literatur 

Sfameni Gasparro, Giulia (Hg.). 1994. Agathe elpis: Studi storico-religiosi in onore di 

Ugo Bianchi. Roma (Storia delle religioni 11). 

Sfameni Gasparro, Giulia (Hg.). 1998. Destino e salvezza tra culti pagani e gnosi 

cristiana: Itinerari storico-religiosi sulle orme di Ugo Bianchi. Cosenza. 

 

4.3.6.  Dario Sabbatucci (geb. 1923) 

a) Werke 

1965 Saggio sul misticismo greco. Roma. 

1975 Lo stato com conquista culturale. Roma. 



30 

 30 

1985 La Storia delle religioni. Roma. 

1998 Politeismo. 2 Bde. Roma 

b) Literatur 

[Festschrift:] “Omaggio a Dario Sabbatucci”. 1996, SMSR 62, 1-2 (N.S. 20, 1-2). 

 

 

5. Zur deutschen Religionswissenschaft 

Junginger, Horst. 1999. Von der philologischen zur völkischen Religionswissenschaft 

: das Fach Religionswissenschaft an der Universität Tübingen von der Mitte des 19. 

Jahrhunderts bis zum Ende des Dritten Reiches. Stuttgart. 

Rudolph, K. 1962. Die Religionsgeschichte an der Leipziger Universität und die 

Entwicklung der Religionswissenschaft. Leipzig (Sitz.-ber. der Sächs. Akad. d. Wiss. 

zu Leipzig, Phil.-hist. Kl. 107/1). 

 

6. Intellectual history (‘Geistesgeschichte’) 

Zu Croce: Contini, Gianfranco. 1972. La parte del Benedetto Croce nella cultura 

italiana. Torino. 

Lattarulo, Leonardo. 1987. Esistenza e valore. Croce, De Martino e la crisi dello 

storicismo italiano. Roma. 

Zur “Collana viola”: Angelini, Pietro. 1985. “La Collana viola”, SMSR 51 (N.S. 9). 

299-318 (im Anhang eine Gesamtbibliographie der Reihentitel; Nr. 1 der Reihe war 

Ernesto De Martinos “Il mondo magico”). 

Zu Eranos: Hakl, H. Th. 2001. Eranos. Bretten.  

 

 
 
 
 
 


