Dr. Georg Dorr / Hubert Mohr

Religionswissenschaft und Kulturwissenschaft - Die 'Schule von Rom'

und die deutsche Religionsgeschichte

in: Ch. Auffahrt/ J. Riipke (Hrsg): Epitométes oikuménes. Festschrift Hubert und
Hildegard Cancik. Franz Steiner Verlag, Stuttgart 2002. S. 237-258.

Eine Vorbemerkung aus gegebenem Anlaf3

Im Herbst 1987 veranstaltete die Abteilung fiir Religionswissenschaft der Universitit
Tiibingen im idyllischen Blaubeuren auf der Schwiébischen Alb ein Treffen deutscher
und italienischer Religionswissenschaftler, das, leider bis heute, Pioniercharakter
besal3. Die wichtigsten Vertreter der “Scuola di Roma”, der Rdmischen Schule der
Religionswissenschaft, trafen sich damals mit Religionswissenschaftlerlnnen aus
Deutschland, um den Stand der Forschung auf beiden Seiten kennenzulernen und
einen Meinungs- und Forschungsaustausch in die Wege zu leiten. Es war Hubert
Cancik gewesen, der ein Jahr zuvor dieses Symposion angeregt hatte, das die beiden
Autoren dann konzipierten und organisierten. Bedauerlicherweise sind die Ergebnisse
dieser Tagung nie publiziert worden. Dennoch erwuchs aus diesem Treffen ein iiber
Jahre reger personeller Austausch zwischen Nord und Siid, von Studierenden wie von
Lehrenden, der iiber das ERASMUS-Programm der EU gefordert wurde. Die
folgende Skizze einer komparativen Wissenschaftsgeschichte ist die leicht
iiberarbeitete und aktualisierte Fassung des damaligen Forderungsantrags: Er moge
zugleich eine Hommage an den Initiator sein wie ein Versuch, die stimulierende
italienische Wissenschaftstradition auf dem Gebiet der Religionswissenschaft wieder

ins BewuBtsein der deutschsprachigen Offentlichkeit zu bringen.

1. Wissenschaftsgeschichte als Forschungsgegenstand

Die Einschitzung der Rolle, die Religion heute in komplexen Gesellschaften spielt,
bedarf der theoretischen Zugriffsmoglichkeiten, die gesellschaftliches Engagement,
kritische Stellungnahme und solidarisches Interesse an eigener und fremder Kultur

erst ermoglichen. Eine solche Aufgabe kann im nationalen Rahmen nicht geleistet



werden, braucht, schon um dem eigenen Anspruch zu geniigen, die Zusammenarbeit
mit anderen Schulen, die Auseinandersetzung mit deren Traditionen und
Forschungskonzepten. Eine kontrastive Geschichte der Religionswissenschaft in
Deutschland und Italien bietet daher die Moglichkeit, Wissenschaftsgeschichte in
vergleichbaren Kontexten zu untersuchen, sowohl in ihren nationalen Konstellationen

und Stilen, als auch den historischen Differenzen und gegenseitigen Beeinflussungen.

1.1 Thre Aktualitét

In Deutschland und Italien ist die Wissenschaftsgeschichte in den letzten Jahren zu
einer intensiv betriebenen Disziplin geworden. Vor allem in den Kulturwissenschaften
wird eine Methoden- und Grundsatzdiskussion gefiihrt, die Neuorientierungen im
universitdren und gesamtgesellschaftlichen Bereich spiegelt. So sind z.B. in den
Fichern Geschichte', Philosophiez, Ethnologie3, Soziologie4 und den Philologien5
Anstrengungen unternommen worden, durch die Aufarbeitung und kritische

Reflexion der eigenen Tradition zur Prizisierung oder Neuorientierung der jeweiligen

! Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, 1972ff.

* Joachim Ritter/Karlfried Griinder (Hrsg.), Historisches Worterbuch zur Philosophie, 1971ff; auf
italienischer Seite: durch die Impulse der Nietzsche-Forschung: der von Giorgio Colli und Mazzino
Montanari herausgegebenen historisch-kritischen Gesamtausgabe, 1967ff. (mit dem Briefwechsel
1975ff.) und den Begleitreihen "Nietzsche-Studien. Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-
Forschung", 1972ff. und "Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung", 1972ff. (bisher 16
Bde.); siehe auch: "Lessico Intellettuale Europeo , 1970 ff.; vgl. den Forschungsbericht von Antonio
Lamarra und Lidia Procesi, The Work of the Lessico Intellettuale Europeo (L.I.E.) (1970-1984); in:
Manfred Thaller (Hrsg.), Internationaler Workshop iiber die Schaffung und Nutzung groBer
interdisziplindrer Quellenbanken in den historischen Wissenschaften, Gottingen, 15.-18.Juli 1983,
S.109-13.

? Hans Peter Duerr (Hrsg.), Der Wissenschaftler und Irrationale, 2 Bde., Syndikat-Verlag Frankfurt/M.
1981; Wolfdietrich Schmied-Kowarzik/Justin Stagl (Hrsg.), Grundfragen der Ethnologie. Beitrdge zur
gegenwirtigen Theorie-Diskussion, D. Reimer Berlin, 1981.

* Wolf Lepenies (Hrsg.), Geschichte der Soziologie. Studien zur kognitiven, sozialen und historischen
Identitét einer Disziplin (= stw 367), 4 Bde., Suhrkamp 1981. - Zu einer eigenen Subdisziplin hat sich
die wissenschaftsgeschichtliche Erforschung der deutschsprachigen Klassiker der Religionssoziologie
um 1900, Max Weber, Ernst Troeltsch und Georg Simmel entwickelt: Zu Weber: W.J. Mommsen / W.
Schwendtker (Hgg.). 1988. Max Weber und seine Zeitgenossen. Gottingen/Ziirich.. - Zu Troeltsch:
Drescher, Hans-Georg. 1991. Ernst Troeltsch. Leben und Werk. Géttingen.

> William Calder IIT / Hellmut Flashar / Theodor Lindken (Hrsg.), Wilamowitz nach 50 Jahren, WB
Darmstadt 1985; Cancik, Hubert: Erwin Rohde - ein Philologe der Bismarckzeit, in: W. Doerr (Hrsg.):
Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg 1386-1986. Fs. in 6 Bdn.,
Bd. II: Das neunzehnte Jhd. (1803-1918), Heidelberg 1986, 436-505; Hellmut Flashar/Karlfried
Griinder u.a. (Hrsg.), Philologie und Hermeneutik im 19.Jahrhundert. Zur Geschichte und
Methodologie der Geisteswissenschaften, Gottingen 1979; Mayotte Bollack/Heinz Wismann/Theodor
Lindken (Hrsg.), Philologie und Hermeneutik im 19. Jahrhundert II, Gottingen 1983. - Auf italienischer
Seite: die Seminare an der "Scuola Normale Superiore di Pisa" iiber H.Usener (s. Anm. 31 u. 38) und
K. Reinhardt (siehe: Arnaldo Momigliano, Premesse per una discussione su Karl Reinhardt; in: Annali
di Scuola Normale Superiore di Pisa, Sero III, vol. 5/4, 1975, S.1309-17).



Theoriebildung zu gelangen. Diese Diskussion erhélt ihre Begriindung und Aktualitit
aus der Krise des Selbstverstindnisses der ‘Geisteswissenschaften’, einer Krise, fiir
die die verdnderte Stellung von Universitdt, Bildung und Wissenschaftsproduktion in

der nachbiirgerlichen, pluralistischen Massengesellschaft urséchlich ist.

Thren wissenschaftsstrategischen Ausdruck fand diese Krise in der sogenannten
kulturalistischen Wende der Geisteswissenschaften, die sich seit den 1980er Jahren
unter dem Etikett von ‘Kultur’ - bzw. Humanwissenschaften’ neu formieren.
Besonders auffillig ist dabei die Entstehung einer neuen akademischen Disziplin
namens ‘Kulturwissenschaft’ im deutschen Bildungssystem, beispielsweise an den
Universititen Bremen, Berlin (Humboldt) und Frankfurt an der Oder®. In ihr verbindet
sich die kultur- und sozialgeschichtliche Geschichtswissenschaft (Ecole des Annales),
volkskundlichen (“Empirische Kulturwissenschaft” der Tiibinger Schule der
Volkskunde) mit (religions-)ethnologischen Positionen (Clifford Geertz; Victor
Turner) und medienwissenschaftlichen zu einer neuartigen Synthese zwischen

Kulturanthropologie, Volkskunde, Soziologie, und Philosophie.

Thren philosophischen Ausdruck findet die Krise in den Diskursen der Kritik an der
okzidentalen Rationalitdt und der durch sie bedingten Wissenschaft, wie sie bereits
Heidegger und Adorno/Horkheimer, seit den 1960er Jahren aber vor allem Michel
Foucault’ und Jacques Derrida formuliert hatten. In Italien hat sich diese Thematik
um 1980 im Sammelband "Crisi della ragione" und in der Diskussion um C.
Ginzburgs "Spie" kristallisiert. Eine ,Archdologie der Humanwissenschaften' ist
dabei der Reflexionsrahmen, in dem sich der Diskurs um Vernunftkritik und eine

Neubestimmung von Aufkldrung vollzieht. Die Tagungsfolge “Archdologie der

® Einen ersten Uberblick iiber Thematik und Bezugsquellen des neuen Fachgebiets gibt Ute Daniel:
Kompendium Kulturgeschichte: Theorien, Praxis, Schliisselworter, Frankfurt am Main. 2001.

7 Martin Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den Humanismus,
Bern/Miinchen 1947 (3, 1975); Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, 1944;
Michel Foucault, L'Archeologie du Savoir, Edition Gallimard 1969 (Bibliotheque des Sciences
Humaines).

¥ Aldo Gargani (a cura di), Crisi della ragione (Einaudi Paperbacks 106), Torino 1979.

? Z.B. Paradigma indiziario e conoscenza storica. Dibattito su "Spie" di Carlo Ginzburg; in: Quaderni
di Storia 12, 1980, 3-54; Altre indagini sul "paradigma indiziario"; in: ebd., 14 (1981), 159-188.



literarischen Kommunikation”, die Jan und Aleida Assmann in den 1980er Jahren

anregten, ist diesem Impetus verpflichtet.'’

Infolge dieser sozial- und geistesgeschichtlichen Faktoren hat sich in den
Kulturwissenschaften ein ProblembewuBtsein gebildet, das den
Entstehungsbedingungen und der Funktionsweise von Theoremen und Paradigmen
gilt und diese in den wissenschaftlichen Diskurs mit einbezieht. (Selbst-)Reflexivitit
auf die eigenen Wurzeln, auf die fachspezifische Geschichte, deren Denktraditionen,
Schulbildungen und Begrifflichkeit, ist, unter diesen Auspizien, nicht mehr einer
triumphalistischen Fortschrittsrhetorik verpflichtet, sondern dient der immer neuen
kritischen Selbstbestimmung und Selbstbefragung: Wissenschaftsgeschichte wird zu
einer Moglichkeit im ProzeB der “Transformation der biirgerlichen Kultur am Ende

der biirgerlichen Gesellschaft” (H.G. Gadamer)'".

Die Notwendigkeit, die eigene Wissenschaftsgeschichte zu erforschen, ist somit
methodisch, wissenschaftstheoretisch und gesellschaftspolitisch zu begriinden. Hier
besteht, trotz der intensiven Forschung der beiden letzten Jahrzehnte, ein
Nachholbedarf, der sich im iibrigen auch institutionell zeigt: Es gibt fiir die
Geschichte der Kulturwissenschaften kein Pendant zu Forschungsstellen oder
Lehrstithlen im Bereich der Naturwissenschaften, etwa den Instituten fiir die

Geschichte der Medizin.

1.2 Die besonderen Aufgaben einer Geschichte der Religionswissenschaft

Wendet man diese Uberlegungen auf die Religionswissenschaft an und versucht, eine
problemorientierte ~ und  gesellschaftsbezogene  Strukturgeschichte  dieser
akademischen Disziplin zu entwerfen, so sind zundchst die besonderen

Spannungsfelder zu untersuchen, in denen diese steht:

' Publiziert in der Reihe: Archiologie der literarischen Kommunikation, Miinchen 1983.
" Hans-Georg Gadamer, miindlicher Diskussionsbeitrag beim Symposion "Antike in der Moderne",
Jan . 1984 in Konstanz.



— Laizismus und 'dechristianisation”” als eine Tendenz der biirgerlichen Gesellschaft,
sich von den traditionellen Eliten (Adel, Klerus) abzugrenzen; hierbei kommt es
fachspezifisch zur institutionellen Trennung von der christlichen Theologischen
Fakultdten, z.B. der Errichtung eigener Lehrstiihle fiir Religionswissenschaft, 1924
in Italien fiir Raffaele Pettazzoni, 1910 in Deutschland fiir Edvard Lehmann;

— die Ubernahme normativer Funktionen (als 'Weltanschauung', 'belief system' etc.)
im Formenspektrum 'biirgerlicher Religion'; Religionswissenschaft wird dadurch
zu einem institutionalisierten Ort zwischen Christentum und Aufklarung, in dem
heterodoxe Theologie und kryptotheologische Religionsgeschichte konvergieren,
wie dies Rudolf Ottos Marburger “Menschheitsbund” oder Hans Kiings
‘Religionsgeschichte der Weltreligionen’ ebenso bezeugen wie die Neognosis des

Asconeser “Eranos”-Kreises;

— die Rolle und Bedeutung von Nachbardisziplinen bei der Konstituierung (und Weiterentwicklung)
eines eigenstdndigen Fachs, etwa diejenige von Altphilologen (Hermann Usener; Albrecht Dieterich;
Karl Meuli) und Indologen (J.W. Hauer; G. Tucci) als 'Proto-Religionswissenschaftler’; die
‘kulturwissenschaftliche Religionswissenschaft’ des spiten 20. Jahrhunderts greift in ihrer
Traditionsbildung umfassend iiber den eigenen Fachhorizont hinaus - und konvergiert zumal im

deutschsprachigen Bereich mit den Bezugsgrofien einer sich neu etablierenden “Kulturwissenschaft”;
— das Verhiltnis von religionswissenschaftlicher Theoriebildung einerseits und
zeitgenOssischen Paradigmen (z.B. Idealismus, Historismus, Phidnomenologie),
'imaginaires''* und Mythologemen (z.B. antiken'”), die die Religionswissenschaft
benutzt und zur Verfiigung stellt, auf der anderen. Religionswissenschaftliche
Produktion und Institutionengeschichte ist daher Teil der ‘intellectual history’ eines
Landes, einer Sprach- oder Kulturtradition, und ist als solcher Ursprungsort wie
Katalysator von Diskursen, Glaubenssystemen, Ideologien. Ein Beispiel wire die

Tradierung romantischer Mythologie und Hermeneutik.

Versucht man diese Konfliktlinien in ein historisches Raster zu bringen, 1dft sich

folgende Skizze als Reflexionsrahmen fiir die angestrebte Wissenschaftsgeschichts-

"2 Vgl. Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation, Paris 1973; ders., Religion et Revolution.
La déchristianisation de 1’an II, Paris 1976.

" Biirgerliche Religion’ wird hier verstanden als 'Religion des Biirgertums', also nicht im Sinn von
'Zivilreligion’ / civil religion (Religion des Staats bzw. des Staatsbiirgers).

'* Vgl. Evelyn Patlagean, L'histoire de l'imaginaire; in: Jacques le Goff/Roger Chartier/Jacques Revel
(eds.), La nouvelle histoire (= Les Encyclopédies du savoir moderne), Paris 1978, S. 249-269.

"> Wolfgang Schuller (Hrsg.), Antike in der Moderne (=Xenia. Konstanzer Althistorische Vortrige und
Forschungen 15), 1985.



schreibung entwerfen: Religionswissenschaft als Feld wissenschaftsgeschichtlicher
Fragestellungen zieht deshalb ein besonderes Interesse auf sich, weil sie in der
europdischen Neuzeit mit ihren Diskursanteilen ,Religion’ und ,Wissenschaft’ eine

"Zwitterstellung"'°

innehat zwischen konkurrierenden Glaubenssystemen. Sie ist
sozusagen, wie ihre Geschichte im 20. Jahrhundert zeigt, ein ‘Dritter Weg’ zwischen
Glauben und Unglauben, Dogma und Aufklarung. Fiir diesen Befund ist die
soziokulturelle Ausdifferenzierung der Wissenschaft(en) als Paradigma/-ata des
Biirgertums seit dem 18.Jahrhundert (mit Vorldufern in der Renaissance) urséchlich.
Medien der Artikulation waren in diesem Prozell neben den Naturwissenschaften in
erster Linie die Philologien, zumal wenn sie vor- oder aufBlerchristliche Kulturen
(Antike; Alter Orient; Indien u.a.) zum Gegenstand hatten. Zum methodischen
Sprengstoff wurde die historisch-kritische Textanalyse, als Theologen und Philologen
begannen, sie auf den heiligen Text des Christentums und Judentums anzuwenden,
die Bibel. Der Rationalisierungsschub, der dadurch in die konfessionellen Theologien
hineingetragen wurde, fiihrte im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert zu einer
veritablen Modernisierungkrise in beiden groflen christlichen Kirchen, die Namen von
William Robertson Smith und Alfred Loisy mdgen als Beispiele genannt sein.
Gleichzeitig lieferten Berichte von Missionaren und Kolonialbeamten dem geneigten
europdischen Publikum eine faszinierende, sich stetig vermehrende Fiille an
alternativen  Alltags-, Moral- und Religionsmodellen frei Haus. Die
religionsethnologische ~ Forschung, die daraus erwuchs, verschirfte die
Legitimationskrise des religiosen Alleinvertretungsanspruchs des Christentums, setzte
relativierte  allerdings auch das ethnozentrische Weltbild der europdischen
Eingeborenen unter Druck. Hier konnten sich Religionsforschung und Kulturkritik
verbiinden - die Tradition reicht vom “Guten Wilden” des 18. Jahrhunderts bis zur
gegenkulturellen Ethnologie unserer Tage'’.

Religionskritik und Sinnstiftung als mdgliche, einander entgegengesetzte Funktionen

bezeugen demnach die Schwierigkeiten des Fachs, Distanz gegeniiber dem eigenen

' Kurt Rudolph, Die Religionsgeschichte an der Leipziger Universitit und die Entwicklung der
Religionswissenschaft (Sitz.-ber. der Séchs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig, Phil.- hist. KI. 107/1.), 1962, S.
14.

"7 Vgl. die Diskussion iiber H. P. Duerrs Studie “Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und
Zivilisation" (Frankfurt a.M. 1978) in den beiden Sammelbdnden: Ders. (Hrsg.), Der Wissenschaftler
und das Irrationale, 1981; und in: Rolf Gehlen/Bernd Wolf (Hrsg.), Der glidserne Zaun. Aufsitze zu
Hans Peter Duerrs "Traumzeit", Frankfurt/M. 1983.



Forschungsgegenstand zu gewinnen: ein Bemiihen, das stets dem erhohten

Sinnbediirfnis ausgesetzt ist, das gesellschaftliche Gruppen (Kirche, Biirgertum etc.)

an eine Religionswissenschaft herantragen, und das bei der Kanonbildung der

Disziplin - auch als Abgrenzungsmerkmal - eine entscheidende Rolle spielt:

Falls Religionswissenschaft eine "ideologiekritische Funktion"'® {ibernimmt, reiht
sie sich ein in die Tradition birgerlicher (18. Jahrhundert: Franzdsische
Revolution) und proletarischer (19.Jahrhundert: Marx) Emanzipation, zu deren
Kampfmitteln sie zéhlte. Religionskritik wird in diesen Positionen vornehmlich
verstanden und verengt zu Christentumskritik, zur Kritik des 'herrschenden'
Glaubenssystems also. Zumal in Frankreich und Italien verfestigt sich diese
biirgerliche Kritik in einer sdkularen oder ‘laizistischen’ Kulturpolitik, die eine
strikte Trennung von Kirche und Staat durchsetzt, somit die Verdringung
religioser Anspriiche aus der Offentlichkeit und dem Bildungssystem. Die
Religionswissenschaft ist in diesen (und auch anderen) Léndern daher auch
Nutznieflerin und Parteigdngerin einer wie konsequent auch immer angelegten
kulturkdmpferischen Politik. Nicht zuféllig wurde Pettazzonis Lehrstuhl und sein
“Istituto di studi storico-religiosi” an der sdkularen Universitidt “La Sapienza”
angesiedelt, wobei man allerdings von einer direkten Abhéngigkeit der ‘Scuola di
Roma’ von der Laizismus-Bewegung des 19. Jahrhunderts nicht sprechen kann.
(Andererseits sehen sich viele ReligionswissenschaftlerInnen nolens volens von
theologischer Seite in eine religionskritische Ecke gedringt, wenn sie religioses
Verhalten und Kult und Lehre religioser Gemeinschaften von einem neutralen,
‘empirischen’ Standpunkt aus zu beschreiben versuchen. Philologische
Uberlieferungskritik und ethnographischer Komparatismus gelten, wie ausgefiihrt,
vielfach auch heute noch als Werkzeuge solcher Kritik, obwohl sich eine
wissenschaftliche Philologie innerhalb beider groBer christlichen Konfessionen
durchgesetzt hat.)

Falls (Religions-)WissenschaftlerInnen die Grenzen der Analyse zu iiberschreiten
beginnen und als religidse Sinnproduzenten theologisch oder privatreligios aktiv

werden, wird Wissenschaft selbst zum Glaubenssystem und somit recht

'8 Kurt Rudolph, Die ideologiekritische' Funktion der Religionswissenschaft; in: Numen 25, 1978, 17-

39.



eigentlich (und zurecht) Gegenstand nicht nur der Wissenschaftsgeschichte,
sondern auch der Religionsgeschichte. Wissenschaft riickt als Form von Religion
zum Forschungsthema auf - vieldiskutierte Begriffsraster sind beispielsweise
'biirgerliche Religion', 'Intellektuellenreligion' (d.h. Glaubenssysteme des
Bildungsbiirgertums), 'Privatreligion' sowie informelle Gemeinschaften oder
Religionssysteme (wie 'Lesegemeinden'). Markante Beispiele bilden Nietzsches
Entwicklung vom Philologen zum Religionsstifter19 und Walter F. Ottos 'pagane
Theologie' auf deutscher Seite,20 insbesondere jedoch der erwihnte “Eranos”-
Kreis um Olga Froebe-Kapteyn,21 Carl Gustav Jung und Karl Kerényi, der schon
von seiner Lage her nahe der Grenze zwischen der Schweiz und Italien eine
Mittlerfunktion zwischen Sinnsuchern beiderseits einnahm.22 Breitenwirksamer
noch waren die Vertreter einer “Religionsphdnomenologie”, allen voran
Geraardus van der Leeuw und Mircea Eliade. Wie sehr die systematisierenden
bis religionsgeschichtlichen Ansétze dieser Forscher, denen sich auf deutscher
Seite etwa Kurt Goldammer (“Die Formenwelt des Religiosen. Grundrif3 der
systematischen Religionswissenschaft”, 1960) hinzugesellte, theologische
Entwiirfe darstellten, wird aus der wissenschaftsgeschichtlichen Diskussion der

letzten 20 Jahre ersichtlich.23

' Vgl. Hubert Cancik: Der Nietzsche-Kult in Weimar (I). Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der
wilhelminischen Ara, in: Nietzsche-Studien 16 (1987) 405-429; Ders.: Der Nietzsche-Kult in Weimar
(I). Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der nationalsozialistischen Ara (1942-1944), in: Peter Antes /
Donate Pahnke (Hrsg.), Die Religion von Oberschichten. Religion - Profession - Intellektualismus,
Marburg 1989, 87-116 (die Studie behandelt (1.) die Liturgie einer Morgenfeier im Nietzsche-Archiv
1942 und (2.) das Geschenk eines 'bértigen Dionysos' an das Archiv durch Mussolini anldBlich des 100.
Geburtstags Nietzsches 1944); Ders., Dioniso a Weimar. L 'omaggio di Mussolini per il centenario
dell'anniversario di Nietzsche; in: Quaderni di Storia 23 (1986), 135-51; Jiirgen Krause, "Martyrer" und
"Prophet". Studien zum Nietzsche-Kult in der bildenden Kunst der Jahrhundertwende (= Monogr. u.
Texte zur Nietzsche-Forsch. 14), 1984.

*® Hubert Cancik, “Die Gétter Griechenlands 1929. Walter F. Otto als Religionswissenschaftler und
Theologe am Ende der Weimarer Republik”, in: Ders., Antik — Modern, Beitrdge zur romischen und
deutschen Kulturheschichte, Stuttgart 1988, S. 139-163; (Urspriinglich in: Ders., “Dionysos 1933. W.F.
Otto, ein Religionswissenschaftler und Theologe am Ende der Weimarer Republik”, in: Richard
Faber/Renate Schlesier (Hrsg.), Die Restauration der Gotter. Antike Religion und Neo-Paganismus,
Koénigshausen + Neumann 1986, 105-123 (mit Lit.).

>l G. Dérr. 2002. , Archetyp und Geschichte oder Miinchen — Ascona: Typologische und menschliche
Néhe (mit Briefen Olga Frobes an Ludwig Derleth)“, E. Barone / M. Riedl / A. Tischel (Hgg.). Monte
Verita - Ascona — Eranos. Wiirzburg.

> An den Tagungen des “Eranos”-Kreises nahmen u.a. Ernesto Buonaiuti (1933) und Walter F. Otto
(1939 und o6fter) teil, auch das Haupt der ‘Scuola di Roma’, Raffaele Pettazzoni, nahm 1950 an einer
“Eranos”-Tagung teil; vgl. Hakl, Hans Thomas, 2001, 283 f. - Der “Eranos”-Kreis in Ascona-Moscia
ist im tbrigen nicht mit dem gleichnamigen Heidelberger Kreis um Adolf Deimann und Albrecht
Dieterich (1904 ff.) zu verwechseln; vgl. Drescher, Troeltsch, 1991, 209 f.

* Dazu zuletzt: A. Michaels / Daria Pezzoli-Olgiati / Fritz Stolz (Hgg.). 2001. Noch eine Chance fiir



2. Die ‘Scuola di Roma’ und die ‘Storia delle religioni’ in Italien®*

In Italien wurde der erste stdndige akademische Lehrstuhl fiir "Storia delle religioni"
erst 1924, fiir Raffaele Pettazzoni (1883-1959), eingerichtet. Diese MaBBnahme stand
in der Tradition einer vom Staat nach Auflosung der Theologischen Fakultéiten (1873)
beanspruchten Forschung und Lehre auf dem Gebiet der Religionsgeschichte (1886
Baldassare Labanca in Rom, 1912 Uberto Pestalozza an der "Regia Accademia
Scientifico-Letteraria di Milano")*. Bereits seit der Jahrhundertwende gab es von
Seiten des Reformkatholizismus (durch 'modernisti' wie Ernesto Buonaiuti [1881-
1946] und Salvatore Minocchi [1869-1934]) Bemiihungen, den Anschlul an die
internationale religionsgeschichtliche und philologische Forschung zu gewinnen, im
besonderen durch die Ubernahme der kritischen protestantischen Bibelwissenschaft
Deutschlands (z.B. der Géttinger 'religionsgeschichtlichen Schule'). Diese Versuche,
die sich beispielsweise beim gemeinsamen Projekt von 'laicisti' und 'modernisti' einer
"Rivista di scienza delle religioni" 4duBlerten, wurden durch die rigide
antimodernistische Politik Pius' X. unterdriickt (1907 Enzyklika "Pascendi"; 1910
Motu Proprio "Sacrorum Antistitum"; 1916 Suspension 'a divinis' der kirchlichen
Mitarbeiter an der "Rivista di scienze delle religioni"*®). Die Religionswissenschaft
konstituierte sich deshalb in Italien (als 'Storia delle religioni') getrennt von der
Theologie und mit Hilfe der philologischen Einzelwissenschaften, u.a. der

Indologie®’, und vor allem, in Gestalt von Raffele Pettazzoni, mittels der (Religions-)
g

Ethnologie und Folkloreforschung.

die Religionsphidnomenologie? Bern.

** Fiir die formative Phase bis 1924 jetzt neben den Arbeiten von Carozzi (Anm. 24 u. 25): Paolo
Siniscalco: La genesi dell’insegnamento di storia delle religioni in Italia, in: SMSR 62 (1996), 609-
620; Ders.: Gli insegnamenti storico-religiosi nell’Universita di Roma: Origine e primi sviluppi, in: G.
Sfameni Gasparro (Hg.), Agathe elpis. Studi storico-religiosi di Ugo Bianchi, Broma 1994, 149-170.

* Pier Angelo Carozzi, L'introduzione nella storia delle religioni nell' insegnamento universitario
italiano: il contributo di Umberto Pestalozza e di Tomaso Gallarati Scotti; in: SMSR 49 (= N.S.7),
1983, S. 389-415.

%% pier Angelo Carozzi, Lettere inedite di Raffaele Pettazzoni a Giorgio Levi Della Vida 1916-1919; in:
Studio storico religiosi (SSR) 3, 1979, S. 213-28.

7 Vgl. das Redaktionskomitee des 1. Bandes von SMSR: neben Pettazzoni befanden sich dort die
beiden Indologen C. Formichi und Giuseppe Tucci. - Als zeitgendssische Resumés zur
Religionswissenschaft in Italien um 1920 s.a. die Einleitung R. Pettazzonis zum 1. Bd. der von ihm
herausgegebenen Reihe "Storia delle religioni": R. Pettazzoni, La religione di Zarathustra nella storia
religiosa dell'Iran, Bologna 1920, S.VII-XIX; bes. S.VII Anm.1; und: L.H. Jordan, The Study of the
History of Religions in the Italian Universities; in: American Journal of Theology 23, 1919, 41-60,



10

Initiator und mafgeblicher, ja einziger Triger religionswissenschaftlicher Forschung
in Italien, der er war, blieb bis in die 1950er Jahre Raffaele Pettazzoni, der sich schon
1925 mit der Zeitschrift "Studi e materiali di storia delle religioni" (SMSR) die

Plattform fiir seine Forschung geschaffen hatte. Pettazzonis Position entwickelte sich

einerseits im Anschlufl an und gleichzeitig in Abgrenzung von der angelséchsischen

Kulturanthropologie, der 'comparative anthropology' (E.B. Tylor; J.G. Frazer),

andererseits im Riickgriff auf Max Miillers Religionsphilologie Schellingscher

Prigung®®. Deutlich grenzt er sich von der spathistoristisch universalgeschichtlich

ausgerichteten Stromung der deutschen Geschichtswissenschaft (K. Lamprecht,

Breysig) ab”, um  andererseits  erhebliche = Sympathien fir  die

“Religionsphidnomenologie” G. van der Leeuws zu hegen.

Um Stellung, Leistung und Wirkung Pettazzonis und seiner Schule einschétzen zu

konnen, ist es notwendig, sich die intellektuellen wie religionspolitischen

Rahmenbedingungen vor Augen zu stellen, mit denen sie konfrontiert war. Zu nennen

sind hier insbesondere zwei Faktoren:

* der “storicismo” Benedetto Croces: Wenn Vertreter der ‘Scuola di Roma’ die
“Geschichte” (storia) und das Geschichtliche an religiosen Tatbestdnden betonen,
mull die spezifisch italienische Denktradition verstanden werden, der diese
Begrifflichkeit préigte: der Crocianismus. Croces neuhegelianisches System
beherrschte die intellektuelle Szene Italiens nach der Jahrhundertwende. Seine
idealistische Geschichtskonzeption war eurozentrisch und vernachldssigte, im
liberalen Geist, die Frage nach der Religion.”® Pettazzoni muBte sich und seine
Schule gegen diese Nichtachtung erst mithsam durchsetzen, was umso schwieriger
war, als nach der Machtiibernahme Mussolinis die konservative Position Croces
eine der wenigen geduldeten Oppositionsstimmen war. Wihrend Croce gut
idealistisch Geschichte als Biihne und Entfaltungsmoglichkeit des schopferischen
Geistes im Individuum auffafite, war fiir Pettazzoni, der noch unter dem Einfluf}
der  evolutionistischen  Religionsethnologie =~ stand, = Geschichte = Ort

makrosoziologischer, kulturabhéngiger Prozesse und struktureller Verdnderungen -

insbes. die institutionelle Bestandsaufnahme S.59.

¥ Raffaele Pettazzoni, Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Lezione inaugurale
pronunziata nell'universita di Roma il 17 gennaio 1924, Bari 1924, S. 9; Ders., Il metodo comparativo;
in: Numen 6, 1959, 1-14.

*Ebd., S. 18.

*¥Vgl. B. Croce, La Critica 22 (1924), 313; dazu: Sabbatucci 1960) (Bibl. § 4.2 d), 2.



11

die Parole der freien, fortschrittsorientierten Schaffenskraft verstand sich nicht sehr
gut mit einem Kulturdeterminismus, der “indifferent” (A. Brelich) war gegeniiber
dem Handeln des Einzelnen war.’' Pettazzoni bereicherte und erweiterte den
crocianischen  “storicismo” durch jenes Element, das er aus dem
religionsethnologischen Paradigma um 1900 {ibernahm: den interkulturellen und
interreligiosen Vergleich. Erst indem sie den “metodo storico” zum “metodo
storico-comparativo” erweiterten, brachen Pettazzoni und seine Schiiler die
‘abendldndische’ Enge des Neoidealismus und -hegelianismus italienischer
Prigung auf. So entwarf der vielleicht begabteste Schiiler Pettazzonis, Ernesto De
Martino, eine ganz personliche Synthese zwischen der romischen Schule und
Croce, dessen neapolitanischem Kreis er lange angehort hatte, eine Synthese, die
ithm durch seine Feldforschungserfahrung in Siditalien gelang und iiber seine
beiden Lehrer hinausfiihrte.”

¢ der Katholizismus: Er ist die Religion schlechthin fiir jeden Religionsforscher, der
in Italien aufgewachsen ist oder lebt, das religiose Beispiel, das immer vor Augen
steht, mitgedacht wird und mit dem es sich auseinanderzusetzen heif3t: sei es in der
‘romischen Form’ des Papsttums und der katholischen Kirche, die dazu nétigte, die
Situierung der Religionswissenschaft gegeniiber Laizismus und Theologie zu
bestimmen, sei es in der popularen Alltagsreligiositit der subalternen
Bevolkerungsschichten (Gramscis ‘“classi subalterne”). Der Konflikt mit der
katholischen Theologie war vorprogrammiert, nachdem sich Pettazzoni mit “Dio.
Formazione e sviluppo del monoteismo nella storia delle religioni” (1922) als einer
der wichtigsten Kritiker der “Urmonotheismus”-Theorie der Wiener Schule um
Pater Wilhelm Schmidt hervortat, einer Theorie, die zwischen den Kriegen in den
theologischen Rang eines ‘Sechsten Gottesbeweises’ (neben den fiinf
thomistischen) aufstieg. Den Plan Pettazzonis, 1955 den VIII. IAHR-Weltkongrel3
der Religionswissenschaft nach Rom zu holen, empfand die Kurie daher als

Affront und versuchte das Vorhaben - vergeblich, wie wir wissen -zu torpedieren;

! A. Brelich, “Commemorazione di R. Pettazzoni”, Storia delle religioni, perché? 1979, 122-130, hier:
126.

*% Enrico Montanari: Categorie della storia e storicizzazione delle categorie in Ernesto de Martino, in:
SMSR 59 (1993), 265-278.



12

1990 konnte sein Schiiler Bianchi Pettazzonis Triumph mit dem XVIL
Weltkongrel3, dem zweiten in Rom, wiederholen.*

Als Raffaele Pettazzoni 1950 in Amsterdam zum Prisidenten der neugegriindeten

“International Association for the Study of History of Religions” (IASHR, heute

IAHR) gewéhlt wurde, war er auf der Hohe seines Erfolgs: Er hatte die italienische

Religionswissenschaft binnen einer Generation trotz aller Schwierigkeiten auf

Weltniveau gebracht. Pettazzonis Stirken lagen aber nicht nur auf internationalem

Parkett, er war auch ein Lehrer, der eine auBBergewdhnliche Schar begabter Schiiler

um sich versammelte. Diese Schiilergeneration - u.a. Ugo Bianchi (1922-1995),

Angelo Brelich (1913-1977), Ernesto De Martino (1908-1965), Vittorio Lanternari

(geb. 1918), Dario Sabbatucci (geb. 1923) - bildete seit Anfang der 1940er Jahre die

“Scuola romana di studi storico-religiosi” oder “di Storia delle religioni”, kurz 'Scuola

di Roma' genannt’™*. Ihre wichtigsten Vertreter sind:

* Angelo Brelich, 1958 Nachfolger Pettazzonis auf dem rémischen Lehrstuhl, war
iiber seinen ungarischen Lehrer Karl Kerényi mit der Frankfurter Schule der
Altphilologie und deren Leiter Walter F. Otto (1874-1959) verbunden. Seinen
eigenen Ansatz entwickelte er jedoch in Abgrenzung zu dieser Richtung, vor allem
vom 'psichologismo' Kerényis Jung'scher Prigung™.

* Ernesto De Martino: De Martinos Bedeutung und Begabung lag darin, das Feld
einer ‘Ethnographie im eigenen Land’, wie sie schon Pettazzoni mit seinen
Sardinien-Studien vorbereitet hatte, ingenids und wissenschaftlich innovativ
vorangetrieben zu haben. Die Forschungsreisen in den ‘tiefen Siiden’ Italiens, ins
Salento Apuliens etwa, zu denen ihn unter anderem die Begegnung mit Carlo Levi
und dessen autobiographischem Bericht “Cristo si ¢ fermato a Eboli” (Christus

kam nur bis Eboli) angeregt hatte, sind durch De Martinos Methode, mit einer

33 Bertini, 1998, 3 (nach pdf-Version); Prandi. Pettazzoni, 1977, 310f. — Der Kongrefl von 1990 wurde
publiziert in: Ugo Bianchi (Hg.). 1994. The notion of ,,religion” in comparative research. Roma.

** Angelo Brelich, La metodologia della scuola di Roma; in: Bruno Gentili/Giuseppe Paioni (Hgg.), Il
mito greco. Atti del Convegno Internazionale (Urbino 7-12 maggio 1973) (Quaderni Urbinati di
Cultura Classica. Atti di Convegni 1), Roma 1977, 3-29 (32), hier: 3-5; vgl. aber schon 1941 den
programmatischen Titel von R. Pettazzoni: "La Scuola di studi storico-religiosi della R. Universita di
Roma"; in: Annali della Universita d’Italia 3, 1941/2, Roma 1941, 125-130.

** Programmatisch durchgefiihrt und G6ffentlich gemacht in seiner Rezension: “Appunti su una
metodologia” zu Kerényis Schrift “Umgang mit Géttlichem” (Gottingen 1955), in: SMSR 27 (1956), 1-
30; dazu Brelichs eigener Bericht “La rottura con Kerényi”; aus: Verita e scienza. Una vita; Storia delle
religioni: perché? (Anthropos 2), Bari 1979, S. 62-64; zum EinfluB Kerényis in Italien siehe die
Arbeiten von Aldo Magris und Furio Jesi, Karoly Kerényi I-11I; in: Ders., Materiali mitologici. Mito e
antropologia nella cultura mitteleuropea (PBE 363), 1979, 3-80.



13

ganzen Equipe von Spezialisten zu arbeiten, innovativ und bis heute beispielhaft:
An der Tarantismus-Studie arbeiteten ein Musikologe, ein Psychiater, Giovanni
Jervis, der spitere Mitarbeiter des Reform-Psychiaters Basaglia, ein Fotograph,
Franco Pinna, und ein Filmemacher, Luigi Di Gianni, mit.

* Ugo Bianchis (1922-1995) Forschungsschwerpunkt lag auf der antiken
Religionsgeschichte, zumal auf der Erforschung der Gnosis und der dualistischen
Systeme des Vorderen Orients. Er lehrte von 1960-1971 in Messina, 1971-1974 in
Bologna, bis er in Rom, gemeinsam mit Dario Sabbatucci, jedoch mit anderem
Akzent, das Erbe Pettazzonis antrat.

* Dario Sabbatucci (geb. 1923) verkorpert wohl wie kein zweiter die ganze Breite
der Pettazonischen Religionswissenschaft: Er hat {iber die die griechischen
Mysterien ebenso  gearbeitet wie {liber romisches Divinationswesen,
aullereuropdische Religionen sind ihm ebenso vertraut wie ethnologische
Tatbestande. Mit Banden iiber “Politeismo” (1998) und “Monoteismo” (1999)
fiihrt er in seinem Alterswerk eine klassische Thematik Pettazzonis (und der

gesamten Religionswissenschaft) fort.

In den 50er und frithen 60er Jahren trat, eroffnete die romische Schule mit den
Arbeiten Vittorio Lantenaris und Ernesto de Martinos, eine hochpolitische
Diskussion, indem sie den durch die Entkolonialisierungspolitik entbrannten Diskurs
um die religiose Verarbeitung von Kulturkonflikten (mit den Schlagwortern
'Messianismus', 'Chiliasmus', 'Cargo-Kulte', 'Nativismus') ins Blickfeld riickte, einen
Diskurs, der auf deutscher Seite hauptsichlich von Ethnologen gefiihrt wurde®. Die
Unabhingigkeitsbewegungen der sogenannten ‘Dritten Welt’ erschiitterten plotzlich
die  eurozentrische  Zuversicht und den  Alleinerklarungsanspruch  der
‘abendldndischen  Wissenschaften’. Die Reflexion iiber Fremdbilder und
ethnozentrische Stereotypen wurde nun ein bestdndiger Schwerpunkt der rdmischen
ForscherInnen, wie zumal die neueren Arbeiten von Gilberto Mazzoleni (I/ diverso e

['uguale. Le concettualizzazione della diversita nei contatti interculturali, und Il

3¢ Vittorio Lanternari, Movimenti religiosi di liberta e di salvezza dei popoli oppressi, Milano 1960;
Ernesto De Martino, La fine del mondo. Contributo all'analisi delle apocalissi culturali, a cura di
C.Gallini, Torino 1977 (beim Tod 1965 unvollendet; aus dem Nachlal herausgegeben); in
Deutschland: W.E. Miithlmann, Chiliasmus und Nativismus. Studien zur Psychologie, Soziologie und
historischen Kasuistik der Umsturzbewegungen, Berlin 1961 (*1964).



14

pianeta culturale — per una antropologia storicamente fondata. Roma 1986) und
Adriano Santiemma (a cura di: L’Emblema e la storia. Roma 1983) zeigen. Die fast
gleichzeitige Krise im Selbstverstindnis der Kulturwissenschaften, als Folge der
internen politischen und sozialen Verdnderungen der 60er Jahre in der
Bundesrepublik Deutschland und Italien, hinterlie ebenfalls in der Scuola di Roma
Spuren der Verunsicherung und Neuorientierung: 1972, 1977 und 1983 wird die
Hauszeitschrift SMSR umbenannt®” .

Schon zu Zeiten Brelichs wird ein zweiter Lehrstuhl fiir ‘Storia delle religioni’
eingerichtet; ihn erhdlt Dario Sabbatucci. Er und die 'dritte Generation' der 'Scuola di
Roma' (u.a. Maria Grazia Mara, Marcello Massenzio, Gilberto Mazzoleni,
Emmanuela Monaco, Enrico Montanari, Giulia Piccaluga) suchen verstirkt die
Einbeziehung anthropologischer und — wie in der romischen Tradition angelegt —
ethnologischer Fragestellungen, so z.B. beim Plan eines "Dipartimento di scienze
storico-anthropologiche" 1977 oder bei der Griindung der Reihen "Quaderni di
etnologia religiosa", "Contributi di antropologia storica", "Anthropos" und "Chi
siamo". Gerade die Funktion und Verbreitung der Bilder von Stammeskulturen, wie
sie in den westlichen Industriestaaten umlaufen, zu untersuchen, gehort zu den
heutigen Forschungsschwerpunkten in Rom?®. Daneben blieb als zweites Standbein
das Studium der antiken Religionsgeschichte erhalten: Angelo Brelich, Ugo Bianchi
und dessen Schiiler Giulia Sfameni Gasparro und Giovanni Casadio widmeten sich,
auf den Spuren von Pettazzonis wegweisender Studie “I misteri. Saggio di una teoria
storico-religiosa” von 1924,% den griechischen-romischen Mysterienkulten und den
Religionen des Vorderen Orients. Aullerdem begann, dhnlich wie in Deutschland, seit

Anfang der 80er Jahre eine verstirkte Aufarbeitung der Schultradition(en) mit

371972 in "Religioni e Civilta"; 1977 in "Studi storico religiosi"; 1983 wieder in "Studi e materiali di
storia delle religioni"; vgl. "Avviso ai lettori"; in: SSR 5,1981, S. 3.

¥ Pettazzoni, der 1909-1914 "Ispettore al Museo preistorico ed etnografico di Roma" war, bezog
immer die ethnologischen Quellen in seine Arbeit ein; s. die Monographie "La confessione dei
peccati", parte I-II (Storia delle religioni (8/J..1/12), Bologna 1929-36; Plan eines "Dipartimento"” in:
Culture 2, Dic.1977, S. 117-119; zu "Quaderni di storia religiosi": Rita Di Reda, Una nuova collana di
etnologia religiosa: I "Quaderni di etnologia religiosa"; in: SSR 5, 1981, 305-7; zu "Chi siamo": Dario
Sabbatucci, Introduzione: Questa collana; in: Ders., Il mito, il rito e la storia (Chi siamo 7), Bulzoni
Editore 1978, S. 9-11; iiber Bilder von Stammeskulturen: Adriano Santiemma (a cura di), L' emblema e
la storia (= Contributi di antropologia storica J.), Roma 1983.

** Neu aufgelegt 1997.



15

Sonderheften iiber Buonaiuti, Pettazzoni, De Martino und Arbeiten zur

Frithgeschichte der italienischen Religionswissenschaft*.

3. Gedanken zu einer komparativen Wissenschaftsgeschichte

Um die Geschichte der italienischen Religionswissenschaft in einen Bezugsrahmen
einzuordnen, wird hier eine Methode gewihlt, die auf der Objektebene, ndmlich in
den Arbeiten der ‘Scuola di Roma’, bereits vorhanden ist: der Vergleich. Zum
Vergleichsgegenstand soll, wie erwédhnt, die deutsche Religionswissenschaft dienen -
in der Tradition eines Landes, das wie Italien im Verdacht eines politischen und

3

kulturellen ‘Sonderwegs’ jenseits desjenigen Westeuropas steht. Die “verspitete
Nation” (Plessner) ist nur eines unter mehreren gemeinsam erlittenen Epitheta. Die
Darstellung der komparativen Methode kann hier aus Platzgriinden nicht durchgefiihrt
werden, wir wollen sie jedoch, notiz- und thesenhaft, fiir eine weitere Erforschung
skizzieren.

Methodisch ist der kontrastive oder ‘typologische’ und der ‘relationale’ oder
‘genetische’ Vergleich zu unterscheiden: Das eine Mal werden (epochale,
gleichzeitige oder ungleichzeitige) Prozesse oder Tatbestinde gegeneinandergesetzt
(etwa die Nationenbildung oder die rechtliche Stellung der religiosen Gemeinschaften
im Staatswesen), das andere Mal geht es um die tatsidchlichen gegenseitigen

Rezeptionsverldufe,  Austauschprozesse und  Interaktionen (etwa  durch

Ubersetzungen, Emigration, Lehrtitigkeit).

3.1 Relationen (genetischer Ansatz) : Rezeptionsprozesse (und ihre Einseitigkeit)

Die Beziehungen zwischen der deutschen und italienischen Religionswissenschaft
kennzeichnet eine bemerkenswerte Einseitigkeit. Waihrend die deutsche
Wissenschaftsproduktion eine rege Aufnahme und Offentlichkeit in Italien hatte (um
die Aufarbeitung der deutschen Wissenschaftsgeschichte haben Italiener
hervorragenden Anteil: Luciano Canfora, Furio Jesi, Aldo Magris, Arnaldo

Momigliano, um nur einige zu nennen)*', gilt dies im umgekehrten Fall nicht: auBer

** Uber Buonaiuti: SSR 6/1, 1982; iiber Pettazzoni: SMSR 49 (= N.S.7)/1-2, 1983. - Uber De Martino:
SMSR 51 (= N.S.9)/2, 1985; als Uberblick: Dario Sabbatucci, La Storia delle religioni, Roma 1985.

! Canfora: als Herausgeber der "Quaderni di storia", Bari 1975 ff.; auBerdem als Verfasser von:
Cultura classica e crisi tedesca. Gli scritti politici di Wilamowitz.1914 - 1931 (= Mediazioni 8), Bari
1977; und: Ideologie del classicismo (= PBE 396), Torino 1980; Momigliano: Storia o storicismo,
1984; aulerdem als Veranstalter von wissenschaftsgeschichtlichen Seminaren an der "Scuola Normale



16

gelegentlicher Mitarbeit an GroBprojekten wie der RGG gab und gibt es kaum eine
Resonanz italienischer Forschung in Deutschland®, italienische Wissenschafts-
geschichte ist auf deutscher Seite nicht erforscht, nicht einmal die Rezeption der
deutschen Religionswissenschaft in Italien. Nach dem Tod R. Pettazzonis und der
Abgrenzung Brelichs von Kerényi horten auch die Beziehungen deutscher
Wissenschaftler zur rémischen Schule Anfang der 60er Jahre fast véllig auf*. Dies ist
umso erstaunlicher, als sich dieses Desinteresse von deutscher Seite her gegen den
gesellschaftlichen Trend entwickelte: Der Italien-Tourismus boomte seit den 1950er
Jahren und Hunderttausende der Aufbaugeneration zogen wihrend ihrer Ferien an die
Adria und Riviera, spéter dann als alternative Rucksacktouristen in die Toscana oder
nach Sizilien, wihrend im Gegenzug italienische Gastarbeiter das deutsche
‘Wirtschaftswunder’ in Schwung brachten und mit Pizzerien und Eisdielen die
gastronomischen Sitten der Einheimischen revolutionierten. Dieses populére Interesse
an Italien hat wenigstens seit Ende der 1970er Jahre dazu gefiihrt, daf italienische
Belletristik in groBem Umfang dem deutschsprachigen Publikum zuginglich gemacht
wurde, zumal durch einen so riihrigen Verlag wie den von Klaus Wagenbach in
Berlin. Andererseits hat dieser zwar in seinem wissenschaftlichen Programm viele
Schriften der franzosischen “Annales”-Schule (und ihrer italienischen Pendants)
iibersetzen lassen, bezeichnenderweise aber die ebenso kulturalistisch ausgerichtete

italienische Religionswissenschaft auflen vor gelassen.

3.2 Kontraste (typologischer Ansatz): Ein Blick auf die deutsche
“Religionswissenschaft” (und Stellung und Funktion der Religionsphinomenologie)
3.2.1 Die deutsche Szene

Fiir den konstrastiven oder typologischen Vergleich, soll kurz ein Blick auf die

deutsche Religionswissenschaft geworfen werden.

Superiore di Pisa", so zu Karl Reinhardt (1975) und Hermann Usener (1982) (s.Anm.30); Furio Jesi: Il
mito (= Enciclopedia Filosofica 5), Mondadori 1980; A. Magris: siche Anm. 24.

*2 Ein Beispiel fiir die phinomenologische Rezeption italienischer Forschung ist die Aufnahme von
Aufsitzen Pettazzonis ("Bemerkungen zur Religionswissenschaft. Einfiihrender Uberblick", 1954) und
Bianchis ("Nach Marburg (Kleine Abhandlung iiber die Methode)", 1960; vgl. Anm. 35) in: Glinter
Lanczkowski (Hrsg.), Selbstverstindnis und Wesen der Religionswissenschaft (= WdF 263), WB
Darmstadt 1974.

* Siehe die selbstkritischen AuBerungen von Angelo Brelich, Ha oggi senso una rivista di Storia delle
religioni? in: SMSR 40, 1969, 1-26 (wieder abgedruckt in: Brelich, Storia delle religioni: perché?, 184-
204); hier: S.187 f.



17

In Deutschland 146t sich die "Zwitterstellung der [...] Religionswissenschaft zwischen
Philologie und Geschichte einerseits und der Theologie bzw. Religionsphilosophie
andererseits"** bis in die Gegenwart verfolgen. Die Religionswissenschaft konnte sich
gegeniiber dem traditionell starken religionsgeschichtlichen Interesse in der
Altertumswissenschaft (Chr.A. Lobeck, F.G. Welcker, Erwin Rohde, Hermann
Usener, Albrecht Dietrich, Ulrich v. Wilamowitz-Moellendorf, Carl Koch)45 und
Indologie (s. das "Seminar fiir Indologie und Vergleichende Religionswissenschaft"
der Universitdt Tiibingen und dessen Forschungstradition: Rudolph Roth (1821-
1895); Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962)* auf der einen Seite, dem
Absorbierungsdrang und Monopolanspruch®’ der liberalen Religionsphilosophie und -
philologie theologisch-protestantischer Provenienz (E. Troeltsch; R. Otto; A.
Harnack) auf der anderen nur schwer mit eigenstindigen Methoden und Institutionen

durchsetzen.

Dabei konnte von der Arbeitshypothese der Konstruktion einer ‘biirgerlichen
Religion’ innerhalb des deutschen Protestantismus ausgegangen werden, deren eine
Richtung rationale, historisch-kritische Konzepte aus den laizistischen oder zumindest
sdkularen biirgerlichen ~Wissenschaften zu integrieren versucht (s. die

,religionsgeschichtliche Schule’ von Goéttingen mit Wilhelm Bousset, Hermann

* Rudolph, Entwicklung der Religionswissenschaft, S. 14f.

* zu Welcker: Albert Henrichs, Welckers Gotterlehre; in: Calder III / Kéhnken / Kullmann / Pflug
(Hgg.), Friedrich Gottlieb Welcker, 1986, S. 179-229;

zu Rohde: Hubert Cancik, Erwin Rohde - ein Philologe der Bismarckzeit; in: Semper Apertus.
Sechshundert Jahre Ruprecht-. Karls-Univ. Heidelberg 1386-1986, Fs. in 6 Bdn., Bd.Il: Das
19.Jahrhundert (1803-1918), hrsg. v. Wilhelm Doerr, 1985, S. 436- 505.

zu Usener: Aspetti di Herrmann Usener. Filologo della religione, pref. di Arnaldo Momgiliano.
Seminario della Scuola Normale Superiore di Pisa, 17-20 febbr. 1982, Pisa 1982.

zu  Wilamowitz: Albert Henrichs, "Der Glaube der Hellenen": Religionsgeschichte als
Glaubensbekenntnis und Kulturkritik; in: Calder III / Flashar / Lindken (Hgg.), Wilamowitz nach 50
Jahren, 1985, S. 263-305;

zu Carl Koch: Enrico Montanari, Premessa; in: Carl Koch, Giove Romano (= Dalla Citta 1), trad.
Luciano Arcella, 1986, S. 11-49; Luciano Arcella, Introduzione; in: Ebd., 50-66.

% Zur Tiibinger religionswissenschaftlichen Forschung: Hubert Cancik, Von Ferdinand Baur zu Ernst
Bloch: religionswissenschaftliche Arbeit an der Universitdt Tiibingen seit der Spataufkldrung, in:
SMSR 62 (1996), 75-96;

4T nWer diese Religion nicht kennt, kennt keine, und wer sie samt ihrer Geschichte kennt, kennt alle"
(Adolf Harnack, Die Aufgabe der theologischen Fakultdten und die allgemeine Religionsgeschichte.
Rektoratsrede an der Kaiser-Wilhelm-Universitdt Berlin 3.8.1901 = Ders., Reden und Aufsitze, Bd.2,
GieBBen 1904, 159 ff; hier: S.169); kritisch dazu: Kurt Rudolph, Die Problematik der
Religionswissenschaft als akademisches Lehrfach. Vortrag, gehalten bei der Jahreshauptversammlung
der Osterreichischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft in Wien am 10. Oktober 1966; in: Kairos
9,1967,22..42; bes. Kp. II: Religionswissenschaft als Lehrfach? (A. v. Harnack) (S. 24-28).



18

Gunkel, W. Wrede, J.Weil} u.a.; in Italien die ,modernisti’). Deren gegenldufige
Tendenz zeigt sich in der mehrfach erwihnten, von Rudolf Otto ("Das Heilige. Uber
das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verhéltnis zum Rationalen", 1917)
und Gerardus van der Leeuw ("Inleiding tot de godsdienstgeschiedenis", 1924; dt.
1925: "Einfilhrung in die Phanomenologie der Religion") initiierten
Religionsphdnomenologie, die in der Tradition romantischer Hermeneutik
(Schleiermacher; Dilthey) einen "entschiedenen Irrationalismus" vertritt: Einen
"Irrationalismus", der sich mit den Kategorien des 'Erlebnisses', der 'Erfahrung' und
des - zur Kunst gesteigerten — 'Verstehens' auf den subjektiv-religiosen "Akt"
konzentriert™,

Diese Forschungsrichtung, die u.a. von Friedrich Heiler (1892-1967), Joachim Wach
(1898-1955) und Gustav Mensching (1907-1986) nahesteht, ist in der 'Scuola die
Roma' auf entschiedene Kritik gestoen: So beharrt Pettazzoni in den spiten Notizen
zu einer Auseinandersetzung mit Eliade auf der strikten Geschichtlichkeit religioser
Tatsachen® gegeniiber einem Ansatz, der Religion in ein geschichtsmythisches
Modell einfiigt und Allgemeingiiltigkeit im Sinn 'archetypischer' (Zeit-)Strukturen

beansprucht.

3.2.2 Eine italienische Szene

Ein Beispiel fiir die Auseinandersetzung um den ‘Irrationalismus’, wie ihn die ‘Scuola
di Roma’ fiihrte, (und fiir die darin enthaltenen politischen Weiterungen), gibt die
(postume!) Absetzungsbewegung De Martinos von Pavese anlidBlich der von beiden
herausgegebenen “Collana viola”.

In seinem Aufsatz "Etnologia e cultura nazionale negli ultimi dieci anni", der 1953 in

der Zeitschrift "Societa" erschienen ist;”° wirft Ernesto De Martino seinem friiheren

* Zitate aus Gustav Mensching, Die Weltreligionen, (ND Wiesbaden 1981), S. 34 f. vgl. Rudolph,
Entwicklung der Religionswissenschaft. 1962, S. 53-59.

* "Non esiste una umanita archetipica anteriore all' umanita storica!" schreibt R. Pettazzoni in seinen
nachgelassenen Notizen ("Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni", a cura di Angelo Brelich; in:
SMSR 31, 1960, 23-55; hier: S. 43) in Hinblick auf Eliade; weitere Kritik an den "posizioni
irrazionalistiche" (D. Sabbatucci, Raffaele Pettazzoni; in: Numen 10, 1963, 1-41, S. 40): Ernesto De
Martino, Fenomenologia religiosa e storicismo assoluta; in: SMSR 24/5, 1953/4, 1-25; Vittorio
Lanternari, La grande festa. Storia del Capodanno nelle civilta primitive, 1959; bes. das Kp.
"L'irrazionalismo nell' etnologia", S. 31 ff.; Ugo Bianchi, Aprés Marbourg (Petit Discours sur la
méthode); in: Numen 8, 1961, 64-78 (wiederabgedruckt in: Ders., Saggi di metodologia della storia
delle religioni (Nuovi Saggi 75), Edizioni dell'Ateneo 1979, 229-46, bes. S. 237-240).

*Societa 1953; wiederabgedruckt in: Raffaele Rauty (a cura di): Cultura populare e Marxismo.Editori
Riuniti: Roma 1976. S. 115 - 130.



19

Mitherausgeber der “collana viola” vor, er habe diese Reihe konzipiert und damit den
“ethnologischen Irrationalismus” in die italienische Kultur getragen zu haben. Der
Historiker habe sich gegen jede Form von "Naturalismus" (naturalismo) zu
verteidigen. Dieser "Naturalismus" in der Erforschung traditionaler Gesellschaften,
der auf dem "Erleben" beruhe (Erleben im italienischen Text deutsch) fiihre zum
ethnologischen Irrationalismus: "Qui il comprendere non ha nulla da vedere con la
ragione storica: ¢ piuttosto un rivivere, un Erleben, i grandi impulsi irrazionali, le
enorme commozioni, che starebbero alla radice della civilta e ne costituirebbe i

"I Nun versucht De Martino die Verbreitung dieses

momenti effettivamente creatori.
ethnologischen Irrationalismus in ganz Europa zu erkldren und kommt zu dem
SchluB3, dieser habe seinen Ursprung in der Krise der biirgerlichen Gesellschaft; mit
der Verschérfung dieser Krise trete zunehmend auch die dunkle Seite der Seele hervor
(il lato oscuro dell'anima). Im Zeichen dieses Irrationalismus miisse man das
Wiedererwachen des Interesses an ethnologischen Themen im Nachkriegsitalien
sehen. Und hier denke man sofort an Pavese und dessen “teoria del mito e del
'selvaggio™?, die er mit der “Collana viola” seit 1948 in verhingnisvoller Weise
verbreitet und damit Autoren wie Leo Frobenius, Karl Kerényi, Mircea Eliade, Lucien
Levy-Bruhl ein Forum erdffnet habe.

Piero Angelini hat nun aufgrund des Briefwechsels zwischen De Martino und Pavese
sowie von Notizen und Planungslisten diese Vorwiirfe untersucht’”” und ein ganz
anderes Bild gefunden als das, das De Martino im nachhinein von ihrer gemeinsamen
Editionstétigkeit gezeichnet. Wie er nachweist, planten De Martino und Pavese bereits
1943 zusammen die Herausgabe einer wissenschaftlichen Reihe, die der provinziellen
italienischen Kultur neue Horizonte 6ffnen sollte. Aus dieser Zeit existiert ein von De
Martino handgeschriebenes Programm, dem ein Verzeichnis, ebenfalls in der
Handschrift De Martino's, moglicherweise zu Tlbersetzender Titel beigefiigt ist.
Folgende Autoren werden genannt: C.G. Jung, Kerényi, Frobenius, Levy-Bruhl - es
sind eben die inkriminierten. Nach der Befreiung Italiens kann das Projekt endlich in
Angriff genommen werden. De Martino macht Pavese neue Vorschlidge, darunter W.

Schmidt und J.W. Hauer, wobei er auf letzterem besonders insistiert. Erst 1948 kann,

°Ebd. 125.

>>Ebd. 128.

>3 Pietro Angelici (a cura di). 1991. Cesare Pavese — Ernesto De Martino. La collana viola — Lettere
1945-1950. Torino.



20

nach mancherlei Schwierigkeiten, die Reihe zu erscheinen beginnen. Der erste Band
stammt von De Martino selbst: Il mondo magico; dann folgen: C.G. Jung: Die Bezie-
hung zwischen dem Ich und dem UnbewuBten (L'io e l'incoscio), als nichstes Levy-
Bruhl: L'ame primitive (L'anima primitiva); als vierter Band Jung/Kerényi:
"Einfiihrung in das Wesen der Mythologie (Prologomini allo studio della mitologia;
iibersetzt von Angelo Brelich). Die Biicher haben Erfolg. Sie werden auch vom
interessierten Laienpublikum gekauft. Scharfe Kritik gibt es allerdings von Seiten der
kommunistischen Partei. Man spricht von einer "collana nera". De Martino will das
Unternehmen in der Zeitschrift Societa verteidigen, vor allem die geplante
Ubersetzung und Herausgabe von J.W. Hauer; allerdings besteht er jetzt auf
ausfiihrlichen Einleitungen. In den Briefen, die Pavese in dieser Zeit von Turin nach
Rom schreibt, bezeichnet er De Martino als den "padre spirituale" der Reihe.
Zwischen 1949 und 1950 beginnt sich De Martino der kommunistischen Partei
anzunihern und seine Haltung zum gemeinsamen Projekt zu dndern. Vermutlich ist
nur durch den Tod Paveses im Jahre 1950 ein offener Bruch ausgeblieben. 1953
jedenfalls hat sich De Martino nicht nur von dem gemeinsamen Projekt distanziert,

sondern auch die Alleinverantwortung fiir die "collana viola" Pavese zugeschoben.

3.3 Ausblicke fiir einen fruchtbaren Vergleich und Austausch

Religionswissenschaft fungiert, seit ihrem akademischen Debiit Ende des 19.
Jahrhunderts, als eine Form institutionalisierter Dauerreflexion iiber Religion - eine
Dauerreflexion, die Wissen iiber Religion in den offentlichen Diskurs einspeist,
popularisierend Interesse weckt, ja moglicherweise (ebenbiirtig?) neben die
iiberkommenen Wahlmoglichkeiten von Christentum, Atheismus und Paganismus
(also der Revitalisierung alteuropdischer und antiker Religionsformen) tritt.>*
ReligionswissenschaftlerInnen miissen sich demnach klar werden, als wessen Anwalt
sie sprechen, in welcher Funktion und Rolle, sei sie bewul3t ausagiert oder projektiv
zugewiesen, sie auftreten und ihr Handwerk betreiben. FEine derartige

wissenschaftliche Selbsterforschung, die keineswegs ihren Objekten nachzueifern und

> Vgl. B. Gladigow. 2001. “’Imaginierte Objektsprachlichkeit’: Der Religionswissenschaftler spricht
wie der Gléubige”, Noch eine Chance fiir die Religionsphdnomenologie? (Anm. 22), 421-440, hier 435
f.; Gladigow beruft sich auf: F. Tenbruck. 1993. “Die Religion im Maelstrom der Reflexion”, Kélner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft ‘Religion und Kultur’. 31-67.



21

in einem rituellen Siindenbekenntnis zu miinden braucht, konnte als heurististisches
Mittel Fragen und Methodik einer komparativen Wissenschaftsgeschichte verwenden.

In unserem Fall wire etwa zu fragen:

* Gibt es einen graduellen Unterschied zwischen der Aufnahme von philologischer
Forschung und derjenigen von theologischer in den jeweiligen Religionswissen-
schaften? Welche Wissenschaftsstile haben sich infolge dieses je andersartigen
kulturellen - und in engerem Sinn wissenschaftlichen - Umfelds herausgebildet,
welche Abgrenzungen und welche Zuneigungen?

* Wie steht es um den spezifischen Charakter der deutschen (und entsprechend
italienischen) Philologien als Orte von Sinnprodukten, oder ihrer etwaigen
Religionskritik, ihrem versteckten oder offenen Laizismus, ihrem ,gegenkulturel-
len Appeal’ als Transporteure und ,intermédiaires’ rationalistisch-aufkldrerischer,
christlich-theologischer oder selbst paganer Inhalte - kurz: wie sind sie in die
‘intellectual history’ einzuordnen?

¢ Welche Funktion(en) nahmen und nehmen “Religionswissenschaft” und “Storia
delle religioni” innerhalb und auflerhalb von Katholizismus und der liberalen
protestantischen Theologie ein?

* Es wire auch die Frage zu stellen nach dem Verhalten der
religionswissenschaftlichen Zunft gegeniiber den Zwingen und Verfithrungen der
Diktaturen und ‘politischen Religionen’ des 20. Jahrhunderts, konkret: wéhrend
der Zeit von Nationalsozialismus und Faschismus: Welche Haltungen und Lehren
wurden damals vertreten, insgeheim oder offen gefordert? Ein Vergleich der
Religionswissenschaften der ‘Achsenméichte’ anhand ihrer Akteure wére sicherlich
ein aufschlufireiches Wissenschaftskapitel.

* SchlieBlich wire die Stellung der Religionswissenschaften beiderseits der Alpen
angesichts der ‘kulturalistischen Wende’ noch ndher zu befragen: Konvergieren
hierin die wissenschaftlichen Ziele und Stile, bietet sich hier gar eine

zukunftstrichtige Plattform gemeinsamer Arbeit?

Fassen wir zum SchluB noch einmal die grundsitzlichen Uberlegungen zusammen:
Die Religionswissenschaft kann in einem solch notwendigen und wichtigen Diskurs,

wie es die Neue Kulturwissenschaft ist, dann Stellung beziehen, wenn sie sich ihrer



22

Voraussetzungen bewuflt ist und ihre Selbstéindigkeit gegeniiber Theologie und
Philologie (z.B. durch Einbeziehung von ethnologischen und semiotischen
Fragestellungen) durchsetzt. Die Aufgabe, die erwihnte "Zwitterstellung" zu
reflektieren und das Fach als Kulturwissenschaft eigenstindig zu verankern, wird
daher nur mit Hilfe einer Wissenschaftsgeschichte gelingen, die Selbstbeziiglichkeit
nicht zur Nabelschau, sondern zur fortwidhrenden Selbstkorrektur verwendet. Erst
dann wird ihr ein ,vertikaler Transfer’ der Inhalte in die Gesellschaft hinein gelingen,
ohne daB sie in mythenbildender Normativitit gefangen ist. Den Blick iliber den Zaun
des eigenen Lands und seiner Tradition und Religionsgeschichte, mit dem dann
unvermeidlichen Kontrast und Konfrontation des Anderen, zu ermutigen, konnte
unseres Erachtens ein erstrebenswertes Ziel der skizzierten komparativen
Wissenschaftsgeschichte sein - und es wére nicht das geringste Verdienst von Hubert

Cancik, dies angestoB3en zu haben.

Literaturverzeichnis

1. Der politisch-gesellschaftliche Rahmen

1.1 in Italien

Altgeld, W. (Hg.). 2002. Kleine italienische Geschichte. Stuttgart (Nachschlagewerk;
vernachléssigt Kultur- und Religionsgeschichte).

Romano, R. / Vivanti, C. (Hgg.). 1972-1977. Storia d’Italia. 6 Bde. Torino.
Sabbatucci, G. / Vidotto, G. (Hgg.). 1999. Storia d’Italia. 6 Bde. Bari/Roma.

1.2 in Deutschland
Wehler, H.-U. 1987ff. Deutsche Gesellschaftsgeschichte. 4 Bde. (davon bisher 3

erschienen). Miinchen.

2. Theorie der Wissenschaftsgeschichte
Duerr, H.P. (Hg.). 1981. Der Wissenschaftler und Irrationale. 2 Bde. Frankfurt./M.



23

Flashar, H. / Griinder, K. uw.a. (Hrsg.). 1979. Philologie und Hermeneutik im
19.Jahrhundert. Zur Geschichte und Methodologie der Geisteswissenschaften.
Gottingen.

Bollack, M. /Wismann, H. / Lindken, Th. (Hgg.). 1983. Philologie und Hermeneutik
im 19. Jahrhundert 1I. Géttingen.

Gargani, A. (Hg.). 1979. Crisi della ragione. Torino.

2.1. Zur Geschichte derReligionsphilologie
Schlesier, R. Kulte, Mythen und Gelehrte. Anthropologie der Antike seit 1800.
Frankfurt/M.

Erwin Rohde:

Cancik, H. 1985. “Erwin Rohde — ,ein Philologe der Bismarckzeit”. in: Semper
Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg 1386-1986, Fs.
in 6 Bdn., Bd.II: Das 19.Jahrhundert (1803-1918), hrsg. v. Wilhelm Doerr, 436-505.

Hermann Usener:
Aspetti di Herrmann Usener. Filologo della religione, pref. di Arnaldo Momgiliano.
Seminario della Scuola Normale Superiore di Pisa, 17-20 febbr. 1982. Pisa 1982.

Wilamowitz-Moellendorff:

Calder III, W. / Flashar. H. / Lindken, Th. (Hgg.). 1985. Wilamowitz nach 50 Jahren,
Darmstadt 1985 (darin bes. A. Henrichs, "'Der Glaube der Hellenen’:
Religionsgeschichte als Glaubensbekenntnis und Kulturkritik”, 263-305).

Carl Koch:
Montanari, E. 1986. “Premessa”. In: Carl Koch, Giove Romano, trad. L. Arcella,

1986, 11-49 und: L. Arcella, “Introduzione”, ebd., 50-66.

Walter F. Otto und Karl Kerényi:

Cancik, H. 1986. “Dionysos 1933: W. F .Otto, ein Religionswissenschaftler und
Theologe am Ende der Weimarer Republik™. In: R. Faber / R. Schlesier (Hgg.). Die
Restauration der Gotter. Antike Religion und Neo-Paganismus. Wiirzburg. 105-123;



24

Cancik, H. 1986. ,Die Gotter Griechenlands 1929. W.F. Otto als
Religionswissenschaftler und Theologe am Ende der Weimarer Republik I*. In: H. v.
Stietencron (Hg.). 1986. Theologen und Theologien, Diisseldorf, 214-238.; Magris, A.
1975. Carlo Kerényi e la ricerca fenomenologica della religione. Milano (wichtige

Studie).

2.2. Zur Geschichte und Theorie der Ethnologie

Sauders, George R. 1984. “Contemporary Italian Cultural Anthropology”, Annual
Review of Anthropology 13. 447-466.

Schmied-Kowarzik, W. /Stagl, J. (Hgg.). 1981. Grundfragen der Ethnologie. Beitrdige

zur gegenwdrtigen Theorie-Diskussion. Berlin.

3. Werke zur Geschichte der Religionswissenschaft im Allgemeinen

3.1 aus der Sicht der romischen Schule

Pettazzoni, Raffaele. 1924. Svolgimento e carattere della storia delle religioni.
Lezione inaugurale pronunziata nell'universita di Roma il 17 gennaio 1924. Bari.

Sabbatucci, Dario. 1985. La Storia delle religioni. Roma.

3.2 aus deutscher Sicht

Kippenberg, H. G. 1997. Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-
schaft und Moderne. Miinchen.

Kohl, K.-H. 1988. “Geschichte der Religionswissenschaft”. In: Cancik, H. /
Gladigow, B. / Laubscher, M. (Hgg.). Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegriffe. Bd. 1 (1988), 217-262.

Krech, V. 2002. Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der
Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933. Tiibingen.

Rudolph, K. 1967. “Die Problematik der Religionswissenschaft als akademisches
Lehrfach”, Kairos 9. 22-42.

4. Zur italienischen Religionswissenschaft

4.1 Zur Geschichte der italienischen Religionswissenschaft



25

Carozzi, Pier Angelo. 1983. “L'introduzione nella storia delle religioni nell’
insegnamento universitario italiano: il contributo di Umberto Pestalozza e di Tomaso
Gallarati Scotti”, SMSR 49 (= N.S. 7). 389-415.

Carozzi, P.A (Hg.). 1982. Epistolario: Carteggio Pestalozza - Casati. Vicenza
(enthélt den Briefwechsel zwischen Uberto Pestalozza [1872-1966] und Alessandro
Casati [1881-1955]; “Introduzione” von Carozzi mit reicher weiterfiihrender Lit., 17-
44).

Jordan, L.H. 1919. “The Study of the History of Religions in the Italian Universities”,
American Journal of Theology 23. 41-60

Siniscalco, Paolo. 1996. “La genesi dell’insegnamento di Storia delle religioni in

Italia”, SMSSR 62 (N.S. 20, 1-2). 609-620.

4.2 Die ‘Scuola di Roma’ : Progamm und Institution

Bianchi, Ugo. 1960/1979. “Aprés Marbourg (Petit discours sur la méthode)” [1960],
Saggi di metodolgia della storia delle religioni. 229-246; dt. 1974. "Nach Marburg
(Kleine Abhandlung iiber die Methode)" [1960]. In: Giinter Lanczkowski (Hg.).
Selbstverstindnis und Wesen der Religionswissenschaft. Darmstadt.

Bianchi, Ugo. 1979. Saggi di metodologia della storia delle religioni. Roma.

Brelich, Angelo. 1969/1979. “Ha oggi senso una rivista di Storia delle religioni?”,
SMSR 40. 1-26 (wieder abgedruckt in: Brelich, Storia delle religioni: perché?, 184-
204).

Brelich, Angelo. 1977. “La metodologia della scuola di Roma”. In: Bruno Gentili /
Guiseppe Paioni (Hgg.). 1977. Il mito greco. Atti del Convegno Internazionale
(Urbino 7-12 maggio 1973). Roma, 3-29 (Diskussion 30-32).

Pettazzoni, Raffaele. 1941. "La Scuola di studi storico- religiosi della R. Universita di
Roma", Annali della Universita d’Italia 3. Roma. 125-130.

Pettazzoni, Raffaele. 1974. "Bemerkungen zur Religionswissenschaft. Einfiihrender
Uberblick" [1954]. In: G. Lanczkowski (Hrsg.). Selbstverstindnis und Wesen der
Religionswissenschaft. Darmstadt.

Sabbatucci, Dario. 1988. “Kultur und Religion”. in: HrwG 1 (1988), 43-58.

Studi e Materiali di Storia delle Religioni [SMSR], gegriindet u. hrsg. von Raffaele
Pettazzoni, 1925 ff. (1972-1976: Religioni e Civilta [RC]; 1977-1982: Studi storico-
religiosi [SSR]; 1983 ff. wieder SMSR; Hauszeitschrift der romischen Schule).



26

Reihen: Herausgeber: R. Pettazzoni

Storia delle religioni. 14 Bde., hrsg. v. Raffaele Pettazzoni, Nicola Zanichelli editore,
Bologna 1920-1936.

Testi e documenti di storia religioni. 7 Bde. Nicola Zanichelli editore, Bologna. 1929-
1937.

Mite e leggende, 4 Bde. (Vol. I: Africa/Australia, 1948; vol. II: Oceania, postum hrsg.
v. Vittorio Lanternari; vol. III: America settentrionale, 1953; vol IV: America centrale
¢ meridionale, 1959, mit T. Tentori), UTET Torino, 1948-1959.

Classici della Religione. 3 Bde. Sansoni editore, Firenze 1951-1959 (unvollendet).

Herausgeber: Ernesto De Martino (mit Cesare Pavese)
Collana di studi religiosi, etnologici e psicologici [d.i. ‘Collana viola’], hrsg. v.
Cesare Pavese (bis 1950) und Ernesto De Martino. 45 Bde., begriindet von Giulio

Einaudi, fortgefiihrt von Paolo Boringhieri.

Herausgeber: die ‘3. Generation’

Chi siamo, Bulzoni editore, Roma 1975.

Culture, 19771f.

Quaderni di etnologia religiosa, hrsg. von Gilberto Mazzoleni und Dario Sabbatucci.
La Goliardica editrice (vgl. die Anzeige von Rita Di Reda: “Una nuova collana di

etnologia religiosa: I ‘Quaderni di etnologia religiosa’, SSR 5. 305-307).

d) Forschungsliteratur zur ‘Scuola di Roma’
Bertagni, Gianfranco. 1998. “Il metodo storico-comparativo nella Scuola italiana di
Storia delle religioni”, in: Zamagni, Gianmaria (Hg.), Filosofie del dialogo. Fara

editore. Rimini.



27

4.3 Zu einzelnen Forschern

4.3.1. Der Griindervater: Raffaele Pettazzoni (1883-1959)

Werke:
1920 La religione di Zarathustra nella storia religiosa dell'lran. Bologna.
1924 Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Lezione inaugurale

pronunziata nell'universita di Roma il 17 gennaio 1924. Bari.
1929-1936  La confessione dei peccati, parte I-11. Bologna (Storia delle religioni).
1959 “Il metodo comparativo”, Numen 6. 1-14.
1960 “Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni", a cura di Angelo Brelich,
SM5R 31. 23-55 (Notizen zu einer geplanten Auseinandersetzung mit
Mircea Eliade).
Literatur:
Carozzi, P.A. 1979. “Lettere inedite di Raffaele Pettazzoni a Giorgio Levi Della Vida
1916-1919”, SSR 3. 213-28.
Giusti, Sonia. 1988. Storia e mitologia. Con antologia di testi di Raffaele Pettazzoni.
Roma (Chi siamo 18) (grundlegende Einleitung von Giusti: “Lo studio delle religioni:
Problemi di metodo”, 11-153).
Prandi, C. 1977. “Le scienze storico-religiose in Italia: Raffaele Pettazzoni”,
Religione e classi subalterne. Roma. 291-318.
Sabbatucci, D. “Raffaele Pettazzoni”, Numen 10 (1963), 1-41.
[Themenhefte:] SMSR 49, 1-2 (= N.S. 7, 1-2). 1983; sowie: SMSR 56,1 (N.S. 14,1).
1990.

4.3.2 Angelo Brelich (1913-1977)

1958 Gli eroi Greci. Roma.

1966 Introduzione alla storia delle religioni. Roma.

1979 Storia delle religioni, perché? Introduzione di Vittorio Lanternari. Liguori
editore, Napoli (postume Sammlung; darin S. 21-115 “Scienza e verita:

una vita”, die wissenschaftliche Autobiographie Brelichs).



28

4.3.3. Ernesto de Martino (1908-1965)

a) Werke

1. Werkphase:

1941 Naturalismo e storicismo in etnologia.

1948 1l mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo. Einaudi Torino

(‘Collana viola’, nr. 1; 21958).

2. Werkphase (‘meridionalistische Trilogie’)
1958 Morte e pianto rituale nel mondo antico: Dal lamento pagano al pianto di

Maria (2. Aufl. 1975).

1959 Sud e magia (u.a. iiber den ‘Bosen Blick’, die “fascinazione”).
1961 La terra del rimorso (Tarantismus im Salento / Apulien; ethnographisches
Hauptwerk).

3. Werkphase

1978 La fine del mondo. Contributo all'analisi delle apocalissi culturali, a cura
di Clara Gallini. Torino (beim Tod 1965 unvollendet; aus dem Nachlal3
herausgegeben).

(Rez.: Vittorio Lanternari. 1983. “L’apocalissi come problema antropologico: Ernesto

De Martino (1978)”, Festa, carisma, apocalisse, Palermo. 267-280).

Literatur:

[Themenheft:] SMSR 51 (= N.S.9) /2, 1985.

Galasso, Giuseppe. 1978. “XII. Ernesto De Martino”, Croce, Gramsci e altri storici.

Milano ('1969). 373-486.

Gallini, Clara / Faeta, Francesco (Hgg.). 1999. I viaggi nel Sud di Ernesto de Martino.

Con fotografie di Arturo Zavattini, Franco Pinna e Ando Gilardi (Bildmaterial).

Gandini, Mario. 1985. “Nota bibliografica degli scritti di Ernesto De Martino”, SMSR

51,2 (N.S. 9,2). 319-339.

Montanari, Enrico. 1993. “Categorie della storia e storicizzazione delle categorie in

Ernesto de Martino”, SMSR 59 (N.S. 17,2). 265-278.



29

4.3.4. Vittorio Lanternari (geb. 1918)

Prof. fiir Ethnologie an den Universititen Bari und “La Sapienza” (Rom);

Feldforschungen in Ghana und in Siiditalien; emeritiert.

1960 Movimenti religiosi di liberta e di salvezza dei popoli oppressi. Feltrinelli
Milano (dt. Religiose Freiheits- und Heilsbewegungen unterdriickter
Volker. Luchterhand. 1967).

1983 L’ ”incivilmento dei barbari”: Identita, migrazioni e neo-razzismo.
Edizioni Dedalo, Bari (2., vermehrte Aufl. 1997).

1983 Festa, carisma, apocalisse. Sellerio editore Palermo (Aufsatzsammlung).

1997 Antropologia religiosa:etnologiastoria, folklore

4.3.5. Ugo Bianchi

a) Werke

1958 1l dualismo religioso. Saggio storico ed etnologico. Roma

1976 Prometeo, Orfeo, Adamo : tematiche religiose sul destino, il male, la
salvezza. Roma

1979 Saggi di metodologia della storia delle religioni. Roma.

b) Literatur

Sfameni Gasparro, Giulia (Hg.). 1994. Agathe elpis: Studi storico-religiosi in onore di
Ugo Bianchi. Roma (Storia delle religioni 11).

Sfameni Gasparro, Giulia (Hg.). 1998. Destino e salvezza tra culti pagani e gnosi

cristiana: Itinerari storico-religiosi sulle orme di Ugo Bianchi. Cosenza.

4.3.6. Dario Sabbatucci (geb. 1923)
a) Werke
1965 Saggio sul misticismo greco. Roma.

1975 Lo stato com conquista culturale. Roma.



30

1985 La Storia delle religioni. Roma.

1998 Politeismo. 2 Bde. Roma

b) Literatur

[Festschrift:] “Omaggio a Dario Sabbatucci”. 1996, SMSR 62, 1-2 (N.S. 20, 1-2).

5. Zur deutschen Religionswissenschaft

Junginger, Horst. 1999. Von der philologischen zur volkischen Religionswissenschaft
: das Fach Religionswissenschaft an der Universitdt Tiibingen von der Mitte des 19.
Jahrhunderts bis zum Ende des Dritten Reiches. Stuttgart.

Rudolph, K. 1962. Die Religionsgeschichte an der Leipziger Universitit und die
Entwicklung der Religionswissenschaft. Leipzig (Sitz.-ber. der Sachs. Akad. d. Wiss.
zu Leipzig, Phil.-hist. KI. 107/1).

6. Intellectual history (‘Geistesgeschichte’)

Zu Croce: Contini, Gianfranco. 1972. La parte del Benedetto Croce nella cultura
italiana. Torino.

Lattarulo, Leonardo. 1987. Esistenza e valore. Croce, De Martino e la crisi dello
storicismo italiano. Roma.

Zur “Collana viola”: Angelini, Pietro. 1985. “La Collana viola”, SMSR 51 (N.S. 9).
299-318 (im Anhang eine Gesamtbibliographie der Reihentitel; Nr. 1 der Reihe war
Ernesto De Martinos “Il mondo magico”).

Zu Eranos: Hakl, H. Th. 2001. Eranos. Bretten.



