Georg Dorr: Besprechung von: Otto Kallscheuer (Hrsg): Das Europa der
Religionen, Ffm. 1996 (S. Fischer Verlag) gesendet im HR Il am 1. 11.
1996.

Nach dem Ende des kalten Krieges stellt sich die Frage nach der
Bedeutung von Religion fiir Europa neu. Denn durch den Zusammenbruch
des sowjetischen Imperiums sind die alten Religionsgrenzen in Europa,
also die zwischen Islam, orthodoxem Christentum und abendliandischem
Christentum wieder virulent geworden, wofiir der Krieg im fritheren
Jugoslawien ein trauriges Beispiel darstellt.

Das hier vorzustellende Buch, dem 1994 eine internationale Tagung in
Wien vorausging, unterteilt sich in drei Abschnitte: Es geht 1. um das
Verhiltnis von Orient und Okzident, 2. um das Verhiltnis von geistlicher
und weltlicher Macht und 3. um das Problem von Sékularisierung und
Moderne, wobei, was durch die Sache selbst gegeben ist, diese Einteilung
nicht immer streng eingehalten wird. - Leider konnen die Informationsfiille
und die hohe wissenschaftliche Komplexitat der Beitrage wegen der kurzen
zur Verfligung stehenden Zeit nur angedeutet werden. - Gegenstand des
Buches sind die drei monotheistischen, sog. abrahamitischen Religionen -
denn Abraham ist der gemeinsame Stammvater - deren Entstehen und
deren Konflikte die europidische Geschichte seit der Spatantike bestimmen.
Eine den Band durchziehende Frage, um nicht zu sagen Befiirchtung, ist:
Werden nach dem Zusammenbruch des sowjetischen Staatssozialismus,
den tibrigens verschiedene Autoren des Bandes mit dem Céasaro-Papismus
vergleichen, alte Religionsgrenzen, historische Bruchstellen, wieder
virulent, die vielleicht das europdische Gleichgewicht storen konnten.
Neben dieser Frage wird eine andere, die vor dem Fall der Mauer sicher im
Zentrum gestanden hétte, etwas weniger wichtig, namlich die nach der

Funktion von Religion in postmodernen Gesellschaften. Jedenfalls wiirden

1



ohne die jiingsten politischen Ereignisse die "religiosen Tiefenstrukturen"
Europas, also die alten Grenzen zwischen lateinischem und orthodoxem
Christentum und dem Islam nicht so stark ins BewuBtsein riicken. Und
gerade diese historische Tiefendimension gibt dem Band ein eigenes
Gewicht. - Uberraschende Einsichten bietet schon der erste Beitrag von
Rémi Brague, der das Spezifische des westlichen, 'romischen' Modells in
der relativen kulturellen Armut gegeniiber dem Orient und in seiner
Abhingigkeit von diesem sieht. Die Starke des Abendlandes wire dann
gerade, sich fremden Einfliissen - dem Griechentum und dem Judentum,
die nach Auffassung des Autors nicht zum Abendland gehoren - dienend
zu unterwerfen. Dieses Modell der Aneignung wiederum sei spezifisch
christlich und aus der Ubertragung dieses urspriinglich religiosen Modells
auf die weltliche Kultur sei die européische Identitit hervorgegangen .
Andererseits hat der Islam das abendldndische Christentum nur sehr
selektiv. wahrgenommen. Zwar hat er in Byzanz frith den eigentlichen
religios-politischen Konkurrenten erkannt und bekampft, spéter aber trotz
zahlreicher Handelskontakte mit dem Westen sich weder fiir Renaissance
noch Reformation interessiert. Erst als die beginnende militdrische
Unterlegenheit dazu zwang, lernte man westliche Sprachen und studierte
die westliche Waffentechnik. - Wirklich neue Perspektiven bietet auch der
zweite Teil iliber das Verhiltnis von geistlicher und weltlicher Macht.
Gerade dort, wo der im Titel vorgegebene Rahmen 'Europa' iiberschritten
wird, ndmlich wo amerikanische Forscher das Verhiltnis von geistlicher
und weltlicher Macht in Europa und den Vereinigten Staaten miteinander
vergleichen, zeigt sich Neues.

Denn am amerikanischen Beispiel kann man demonstrieren, daBl eine

prinzipielle Trennung von Kirche und Staat, die dort seit den Anfangen



gilt, die Religion von staatlicher Gebundenheit befreit und zu sich selbst
finden 14Bt. Einem entkirchlichten Europa steht ein weiterhin religidses
Amerika gegeniiber, weil dort auf Grund der strikten Trennung beider
Michte eine Sékularisierung gar nicht nitig war. Antiklerikalismus, eine
radikale atheistische Intelligenz und eine Entfremdung der Arbeiterschaft
von der Kirche konnten sich so gar nicht entwickeln. Denn die USA
"pflegten recht viel Religion bei recht wenig Sozialismus". Deshalb sollten
auch die europiischen Kirchen tendenziell zu Freikirchen werden und auf
einem religiosen Markt, auf dem Territorium und Bekenntnis nicht
identisch sind, frei konkurrieren. Wéihrend man in Europa oft vom
Sonderfall Nordamerika spreche, solle man, meint David Martin, der Autor
des Beitrages 'Europa und Amerika' eher vom Sonderfall Europa sprechen,
denn "Europa ist der einzig wirkliche sdkulare Kontinent der Erde
geworden ... Allein China weist eine dhnlich weitreichende, wenn auch
andersartige Siakularitit auf". Der diesem folgende Beitrag von José
Casanova, der die Chancen Offentlicher Religion in Ost- und Westeuropa
miteinander vergleicht, unterstreicht die Gefahr, die fiir Kirchen von jeder
"Thron- und Altar" - Konstellation heute ausgehen, wie er auch jede
"Riickkehr des Heiligen" oder "Riickkehr der Gotter" kategorisch
ausschliefit. Die freiwillige Trennung von Kirche und Staat habe bei der
Demokratisierung einiger Lander (z.B. Polen und Spanien) eine wichtige
Rolle gespielt und der offentliche Ort der Kirche sei heute, wenn die
Religion nicht zur Privatangelegenheit werden solle, die Zivilgesellschaft.
Ob die Zukunft der Kirche auch in Osteuropa die einer "freiwilligen
Konfession" sein werde, die eine "pluralistisch organisierte Zivilgesell-
schaft" anerkennt, sei allerdings noch nicht klar. Denn dort herrsche die

Tradition des Cisaro-Papismus, eines Biindnisses von Zar und Patriarch,



und von neuem drohe die Gefahr des Phyletismus. Immerhin wird das
Verhiltnis der orthodoxen Kirche zum russischen Staat als eine der
wenigen positiven Entwicklungen in diesem Lande gesehen. Die
eigentliche Gefahr eines religiosen Fundamentalismus, der in einem ithm
gewidmeten Beitrag als "heilsgeschichtliche Dramatisierung von Politik"
definiert wird, drohen natiirlich von seiten des Islam, der eine Trennung
von Religion und Staat nicht kennt und eine Sédkularisierung ebenso
ablehnt wie die Idee der Volkssouverdnitit. - Zum Problem der
Sdkularisierung in der Moderne werden in diesem Sammelband nirgends
die klassischen Thesen von Max Weber erwihnt, dagegen behauptet
Niklas Luhmann in seinem etwas enigmatischen Beitrag, dall in Europa
seit dem 18. Jahrhundert durch die Moglichkeit des Vergleiches von
verschiedenen Religionen die Religion an sich zu einem Teil von Kultur
geworden sei. Einen Gegensatz zwischen Religion und Sikularisierung
kann er in der Postmoderne nicht mehr erkennen, sieht auch durchaus die
gesellschaftliche akzeptierte Moglichkeit sich irgendeinem Bekenntnis
anzuschlieen um dann das Besondere der europdischen Situation so zu
beschreiben:

"Aber es konnte sein, dall die europidische Erfindung von Kultur einen
Unterschied macht - einen Unterschied, der es ermoglicht, in der
Gesellschaft i b e r Religion zu kommunizieren, und es trotzdem nicht

ausschlieffit als Religion zu kommunizieren."

Im Zeitalter neuer, drohender Fundamentalismen liegt mit dieser Neuer-
scheinung ein erfreulich unverkrampftes Buch iliber Religion vor, in dem,
wenn man von dem Beitrag von Robert Spaemann absieht, der als

katholisch verschrobener Pamphletist und Missionar etwas aus dem



Rahmen fillt, weder dogmatische Riickzugsgefechte noch zelotenhafte
Belehrung vorgefiihrt werden. Eine das ganze Buch durchziehende
Forderung ist die nach weltweiter Religionsfreiheit, eine Forderung, die
von der katholischen Kirche erstaunlicherweise erst im 2. vatikanischen
Konzil anerkannt wurde. Andrerseits wird von den Kirchen aller Art
erwartet, da3 sie sich strikt von der jeweiligen weltlichen Macht entfernt
halten, ohne freilich im rein Privaten aufzugehen. Nicht ganz deutlich wird
hierbei das Konzept einer 'civil religion' oder Zivilreligion. Der
interessierte Leser kann sich jedoch in einem Anhang mit weiterfiihrender
Literatur auch dariiber kundig machen und ist dem Herausgeber fiir diese

in die Zukunft weisende Publikation schlichtweg dankbar.



