Dr. Georg Doerr, Tiibingen

Orientalismus bei Friedrich Holderlin, Stefan George und Hugo von
Hofmannsthal ( - mit Hinweisen auf Gabriele D’ Annunzio)

FUR PAOLA MILDONIAN

Vortrag am Institut fiir Komparatistik der Universitit Venedig “Ca’ Foscari®,

gehalten in italienischer Sprache; erschienen in italienischer Sprache in: ,, An-
nali di Ca’ Foscari®, Heft XLIII, 1-2, 2004, p. 97-124 (Venezia).

Orientalismus: allgemeine Bemerkungen

Der Angriff auf das World-Trade-Center in New York am 11. 9. 2001 wirkte wie eine
Bestitigung von Samuel Huntingtons Theorie vom ,Clutch of cultures’. Das soll und kann
hier nicht unser Thema sein. Interessant ist aber, dass seit diesem Datum der Begriff
,Orientalismus’ eine neue Bedeutung erhalten hat, denn seitdem gibt es Ansidtze zu einer
Okzidentitalismus-Forschung, also der Erforschung des Feindbildes, das sich die moslemische
Welt vom Westen, in erster Linie von den Vereinigten Staaten, als extremster Ausformung
des Westens, macht.

Die Sprache des Antiamerikanismus wird von einem Vorstellungskomplex beeinflusst, den
der Philosoph Avishai Margalit und der Schriftsteller lan Buruma in einem Aufsatz in der
New York Review Of Books (17. Januar 2002) als "Okzidentalismus" bezeichnet haben. Der
Begriff spielt ganz offensichtlich auf den von dem Literaturwissenschaftler Edward Said
gepriagten Begriff "Orientalismus" an, der die besonderen Verzerrungen des westlichen Blicks
auf die islamische Welt brandmarken will. "Okzidentalismus" meint umgekehrt eine
pauschale Feindseligkeit der orientalischen Welt gegeniiber dem Westen. Margalit und
Buruma benennen vier ideologische Konstanten: Hass auf die Stadt als Ort der Vielfalt und
Fremdheit, der Vermischung und der Unmoral, Hass auf den Biirger, auf seinen
Antiheroismus und seinen Egoismus, auf das kapitalistische Wirtschaften insgesamt; Hass auf

Vernunft als elementare Erfahrung von Universalitit, man kdnnte auch sagen, als Bild einer



globalisierten Weltsicht; schlielich Hass auf Frauen, auf jedwede nicht von ménnlichen
Idealen dominierte Daseinsweise.

Hinzuweisen wire hier auch auf das ,okzidentaltistische’ Buch von Oriana Fallaci: ,,LLa rabbia
e l'orgoglio®, das nicht nur in Italien, sondern auch in Frankreich und Deutschland heftige
Diskussionen erregt hat.

Bis vor kurzem galt in der Literaturwissenschaft das schon erwidhnte Buch von Edward Said:
Orientalismus als Bezugspunkt, wenn es darum ging Bilder, die der Westen sich vom Osten
macht zu untersuchen oder zu kritisieren. Saids Thesen sind bekannt und sollen hier nur kurz
zitiert werden: ,,Es ist Europa, das den Orient artikuliert.“ Und: ,,Die ,orientalische Frage’ ist
die Antwort des Abendlandes auf die Frage nach sich selbst.** Die Bilder, die der Westen sich
bis jetzt vom Orient gemacht hat, hitten als mit dem Orient gar nicht zu tun, sondern nur mit
den Projektionen des Westens auf den Orient. Auch dieses Problem soll hier nicht weiter
vertieft werden, nur auf eine ,Leerstelle’ Saids hingewiesen werden, die schon friiher
aufgefallen ist.

Nach Fuchs-Sumiyoshi ist Saids Untersuchung vor allem auf franzosischem und englischem
Material und der Literatur des 19. Jahrhunderts aufgebaut, Fuchs- Sumiyoshi tadelt Saids
Auslassung des deutschsprachigen Beitrags zum Orientbild: ,,Saids Konzentration auf die
beiden Kolonialmichte England und Frankreich ist etwas voreilig ... . Osterreich unterhielt
seit dem Mittelalter Beziechungen zum osmanischen Reich, in Wien gab es die erste
orientalische Akademie, gegriindet im Jahre 1754, vierzig Jahre friiher als die in Paris.’ Es ist
weiter bedeutsam, dass weder Deutschland noch die sterreichische k.u. k.-Monarchie jemals
Kolonien im Orient hatten (auch das wird von Said nicht reflektiert).* Schon im Mittelalter ist
durch die Kreuzziige der Orient im deutschsprachigen Kulturraum préasent; Moslems werden
in der damaligen deutschen Literatur als kulturell iiberlegen anerkannt, die Kritik an ihnen
beschrinkt sich auf den theologischen Bereich. Bei Wolfram von Eschenbach, in seinem
Parzival, tritt der Mischling und Halbruder Parzivals Feirefiz als Held auf, der nur zum

Christentum konvertiert, um heiraten zu kénnen.” Durch die Tiirkenkriege - man erinnere sich

' Deutsche Ubersetzung: Oriana Fallaci: Die Wut und der Stolz. List Verlag. 2002.

% Nach: Honold, Alexander: Holderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeographischen Rich-
tungssinns. Siehe: A.H.: In: "Die andere Stimme": das Fremde in der Kultur der Moderne; Festschrift fiir Klaus
R. Scherpe. K&ln [u.a.], 1999. S. 99-121. Hier: p. 102. u 103.

? Fuchs-Sumiyoshi, Andrea: Orientalismus in der deutschen Literatur. Untersuchungen zu Werken des 19. und
20. Jahrhunderts, von Goethes West-dstlichen Diwan bis Thomas Manns Joseph-Tetralogie. Hildesheim: Olms,
1984.p 12.

* Berman, Nina: Orientalismus, Kolonialismus und Moderne: zum Bild des Orients in der deutschsprachigen
Kultur um 1900. Stuttgart: M und P - Verlag fiir Wissenschaft und Forschung, 1997. p 18.

> Berman, Nina: Orientalismus, p. 23: ,Kulturelle Differenz wird hier [sc. bei Feirefiz] also nicht aufgeldst,
sondern bleibt bestehen. Das Eintreten des Feirefiz in die Handlung ermoéglicht die Losung des zentralen
Konfliktes und die Herstellung der Harmonie, auch der zwischen kultureller und religidser Differenz.



an die Belagerungen Wiens 1529 und 1683 - entsteht auch im deutschen Kulturraum ein
negatives Bild des osmanischen Reiches, das allerdings schon im 18. Jahrhundert durch
Tilirkomanie — man denke an Mozarts ,,Entfiihrung aus dem Serail“ - abgeldst wird. Lessing
Drama ,,Nathan der Weise* zeigt mit seiner Ringparabel im Geiste der deutschen Aufklirung,
dass Christentum, Judentum und Islam gleichwertig sind. Und in Goethes Ost-westlichen
Diwan gelingt dem deutschen Klassiker ein poetischer Ausgleich zwischen Orient und
Okzident.® In der Forschung zum Orientalismus in Deutschland nimmt Goethe und sein
,west-Ostlicher Diwan* eine zentrale Stellung ein.’

Im 20. Jahrhundert, nach dem Zweiten Weltkrieg, entwickelt sich durch die sogenannten
Gastarbeiter in Deutschland eine starke muslimisch-tiirkische Prdsenz (ungefihr 2,5
Millionen), die auch eine eigene Literatur® mit erfolgreichen Autoren nach sich zieht, welche
zunehmend Beachtung finden. Erwéhnt fiir viele andere sei hier Feridun Zaimoglu’, der auf

seiner turkischen Identitit in Deutschland beharrt.

In diesem Vortrag wird nur ein Segment der Orientalismus-Problematik in der
deutschsprachigen Literatur behandelt, ndmlich das Segment des Orientalismus innerhalb der
Antike-Rezeption in der deutschen Literatur. Denn bei den hier vorgestellten Autoren,
Holderlin, George und Hofmannsthal steht die Auseinandersetzung mit der Antike im
Vordergrund und der Orientalismus ist nur eine Aspekt ihrer Rezeption der Antike.

In der deutschen Klassik pflegten Goethe und Schiller im Gefolge des Archdologen
Winckelmanns ein klassizistisches Bild der Antike, das sie mit dessen Schlagwort ,,Edle
Einfalt und stille GroBe™ zusammen fassten. Schon hier ist davon auszugehen, dass sie bei
diesem Konzept von Antike mehr die eigene Weltanschauung in die Antike zuriickspiegelten
als dass diese objektiv dargestellt hétten.

Bereits von Friedrich Holderlin (1770-1843) wird dieses schlichte Antike-Bild vertieft und

modifiziert.

% Vgl. Fuchs Sumiyoshi, Andrea, Orientalismus, p. 56-95.

7 Siehe dazu: Bell, David: Goethe’s Orientalism. In: Goethe and the English-Speaking World. Boyle, N. (ed. and
introd.) Guthrie, John (ed.). Camden House: Woodbrigde. p. 195-212. 2002.

¥ Siehe dazu: Gallo, Pasquale (a cura di): Die Fremde — Forme d’interculturalita nella letteratura tedesca contem-
poranea. Schena editore. Fasano 1998.

? Zaimoglu, Feridun: German Amok Roman. Kiepenheuer und Witsch Verlag, Koln 2002.



Antike-Rezeption und Orientalismus bei Friedrich Holderlin

Es ist kein Zufall, dass der erst 16-jahrige Friedrich Nietzsche, noch als Schiiler des
protestantischen Elite-Seminar Schulpforta in Sachsen, ein begeisterter Leser Friedrich
Holderlins war. Er erkannte, dass bei Holderlin — anders als bei Goethe und Schiller — die
griechische Antike mehr als ein dsthetisch-humanistisches Bildungsprogramm war. Bei ihm
gewann sie eine religidse und existenzielle Dimension. Und der fiir Nietzsches Philosophie so
zentrale Gott Dionysos spielt bei Holderlin — wie wir gleich sehen werden - eine
hervorgehobene Rolle. Bei Holderlin beginnt auch die fiir die Folgezeit so wichtige
Hinwendung zu den vorolympischen Gétter und damit auch zur groBen Mutter Gaia. Das ist
fiir unseren Zusammenhang von entscheidender Bedeutung, denn im weiteren Verlauf der
Geistesgeschichte, spétestens seit Johann Jakob Bachofen steht die groBBe Mutter (und mit ihr
das Dionysische) fiir den Orient, wihrend die olympischen Gétter und vor allem Apollo fiir
den Westen stehen.' Diese Ideologie konnen wir iibrigens schon in der Antike selbst finden,

z.B. in der Weise, wie Horaz den Sieg des Augustus iiber Kleopatra und Antonius darstellt.'

Der Tiibinger Philosoph Manfred Frank hat in seinem Buch ,,Der kommende Gott“!? die
Entstehung des modernen Dionysos-Mythos als einer Retterfigur in der sdkularen Welt
nachgezeichnet Dionysos in der Moderne, seine zunechmende Bedeutung in der deutschen
Kultur seit dem 18. Jahrhundert ist nach Frank als Reaktion auf die zunehmende
Anonymisierung der Menschen und den sich stetig verstirkenden Abstraktionsprozel3 zu
erkldren. Der Staat wurde schon im sogenannten Systemprogramm des deutschen Idealismus,
das vermutlich von den Studenten Hegel, Holderlin und Schelling 1796/97 verfasst wurde, als
Maschine gesehen (und deshalb sollte er nach ihrer Meinung aufhdren zu existieren)."” Der
Soziologe Max Weber sprach zu Beginn des 20. Jahrhunderts vom ,,stihlernen Gehduse, in
dem der moderne Mensch gefangen sei. Der Rauschgott Dionysos bietet nach Frank die
Moglichkeit, aus der Isolation in der Moderne (Nietzsche wiirde sagen Individuation)

auszubrechen und zu einer neuen ,Einheit“ (einer neuen Kommunikation) zu gelangen.

' Die Begeisterung Bachofens fiir orientalische Elemente macht eine Verschiebung des Interesses an der
griechischen Antike deutlich, die riickblickend bereits bei Holderlin zu bemerken ist.“ In: Honold, Alexander:
Nach Olympia: Hoélderlin und die Erfindung der Antike. Berlin: Verl. Vorwerk 8, 2002. p. 183.

H Carmina, I, 37.

"2 Frank, Manfred: Vorlesungen iiber die neue Mythologie. Band: 1. Der kommende Gott. 1982. (Edition Suhr-
kamp; 1142 =N.F., 142).

" Siehe dazu: Doerr, Georg: Zur Entstehung des deutschen Idealismus - Holderlin, Hegel und Schelling in
Tiibingen oder: Mythos und Philosophie am Beginn der Moderne, in: A. Venturelli/F. Frosini/(Hg.): Der Ort und
das Ereignis. Die Kulturzentren in der europdischen Geschichte. Rombach: Freiburg/B. 2002. S. 139-187.

4



Manfred Frank merkt kritisch zu dieser Entwicklung an, dass man in Dionysos nur noch den
Rausch finde und nicht mehr eine ethische Alternative.

In der Dichtung Friedrich Holderlins nimmt Dionysos, lange vor Nietzsche Geburt der
Tragddie, eine zentrale Stellung ein Dionysos erscheint bei Holderlin als der fremde Gott (als
welcher er auch schon in der Antike angesehen wurde), allerdings wird Dionysos in manchen
Gedichten Holderlins typologisch auf Christus bezogen. In einem frithen Gedicht Holderlins

finden wir schon die wesentlichen Elemente von Holderlins Dionysos-Konzeption:

An unsre grossen Dichter

Des Ganges Ufer horten des Freudengotts
Triumph, als allerobernd vom Indus her
Der junge Bacchus kam, mit heilgem

Weine vom Schlafe die Volker wekend.

O wekt, ihr Dichter! wekt sie vom Schlummer auch,
Die jezt noch schlafen, gebt die Geseze, gebt
Uns Leben, siegt, Heroén! ihr nur

Habt der Eroberung Recht, wie Bacchus."

Der Dichter selbst soll - so will es Holderlin — ,wie Bacchus’ werden; er soll Eroberer und
Gesetzgeber, der Erwecker einer schlummernden Menschheit sein. Die kithne Identifikation
des Dichters mit Dionysos bleibt weiterhin kennzeichnend fiir Holderlins Stellung zu dem
Gott.

,Der Eroberungszug des Dionysos, der den Gott in fernste Lander fiihrte, wurde fiir Holderlin
von nun ab das bevorzugte Sinnbild liberhaupt fiir das Wesen entscheidender geistiger
Revolutionen. ... In vielen Abwandlungen kehrt das Bild [der Wanderung ] beim spiten
Holderlin wieder. Seinen Ursprung ... nimmt es vom Indienzug des Dionysos.“'

Der aus dem Osten kommende neue Gott wird also zum Symbol der Verdnderung, der

Ereneuerung, ja der Revolution. Zugleich ist er aber ein Bringer von Kultur und Gesetzen.

" MA 1, p. 197 = F. Holderlin — Samtliche Werke und Briefe Bd.1 Hrsg. Von M. Knaupp. Darmstatdt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998.

'* Siehe: Mommsen, Momme: Dionysos in der Dichtung Holderlins: mit besonderer Beriicksichtigung der "Frie-
densfeier". In: Mommsen, Momme: Lebendige Uberlieferung: George, Holderlin, Goethe. Bern [u.a.], 1999. p
139 f.



In der Elegie Brod und Wein wird die Position des Dionysos zwischen Ost und West

beschrieben:

Brod und Wein (1. Fassung)

(urspriinglicher Titel: Der Weingott)

An Heinze

Drum! und spotten des Spotts mag gern frohlokkender Wahnsinn,
Wenn er in heiliger Nacht plézlich die Singer ergreift.

Drum an den Isthmos komm! dorthin, wo das offene Meer rauscht
Am Parnal3 und der Schnee delphische Felsen umglinzt,

Dort ins Land des Olymps, dort auf die Hohe Cithirons,

Unter die Fichten dort, unter die Trauben, von wo

Thebe drunten und Ismenos rauscht im Lande des Kadmos,

Dorther kommt und zuriik deutet der kommende Gott.'®

Teils wird der ,fremde Gott’ als ,in die Fremde ziehend’ (so in Dichterberuf), teils als
Riickkehrer aus der Fremde dargestellt (in Euripides’ Bakchen). Holderlin macht in Brod und
Wein, der wohl ’schwierigsten’ seiner Elegien, den Versuch, beides in einer Figur
zusammenzuziehen: Dionysos’ Weg nach Indien und seine von dort mitgebrachte Fremdheit.
,Dorther kommt und zuriick deutet der kommende Gott’ (I, 374), lautet die den Dionysoszug
betreffende Stelle in der Elegie.'” Der Aufbruch in und die Riickkehr aus dem Osten bekommt
dabei kulturstiftende Bedeutung. Uber verschiedenen Phasen der poetischen Ausgestaltung
hinweg zeigt sich immer deutlicher die Tendenz, die indischen Anteile des Gottes als
konstitutiv fiir seine griechische und abendlédndischen Wirkungsgeschichte herauszuarbeiten.
»Er [sc. Dionysos] ist ein Wanderer, der von Griechenland aus die orientalische Welt
gleichsam einsammelt, sie in seinem Ritus, seinen Festen, seinem Gefolge aufnimmt und nach
Westen tragt. Beide Richtungen miissen zusammengedacht werden, um die ,libersetzende’

Leistung dieser mythischen Figur abzubilden: Dorther kommt und zuriick deutet der

' MA Ip. 374 u. 380.

"7 Vgl. (wie oben): Honold, Alexander: Holderlins Orientierung: poetische Markierungen eines kulturgeo-
graphischen Richtungssinns. A.H.: In: "Die andere Stimme": das Fremde in der Kultur der Moderne; Festschrift
fiir Klaus R. Scherpe. Kéln [u.a.], 1999. p. 119.



kommende Gott“."® Dabei zeigt sich, dass die dem Dionysos zugeschrie-benen kultischen

Handlungen einen gemeinsamen Kern haben: die Einverlei-bung des Fremden. Dionysos
selbst ist der Fremdgewordene, Unzugehdrige, der sich im gewaltsamen ExzeB3 auflost und
erneuert, um in einer kultischen Gemeinschaft aufzugehen. Dionysos hat, wie Herakles, um
1800, den Status eines protochristlichen Heros."”” Denn in der Ode ,.Brod und Wein*
erscheinen Christus und Dionysos nahe verwandt,”’ wird der orientalische Gott Dionysos in
einem eigentiimlichen Synkretismus mit einem anderen dstlichen Gott, mit dem Syrer, das ist
Christus, zusammengefiihrt. Holderlin will ,,der Griechen ,Orientalisches’ (ihren ,fremden
Gott’) ins ,Deutsche’ bringen“,” er will in seiner Dichtung diese integrierende Funktion des
Gottes zwischen Ost und West kennzeichnen. Denn diese orientalische Sichtweise der
Griechen hat bei Holderlin auch einen, wir wiirden heute sagen, interkulturellen Aspekt. Um
die uns fremden Griechen besser zu verstehen, miisse man in ihrer Kultur das Orientalische,
das sie selbst unterdriickt hétten, unterstreichen. Jedenfalls schreibt Holderlin 1803 an seinen
Verleger, dass er hoffe in seiner Sophokles-Ubersetzung die griechische Kunst, “die uns
fremd ist“, ,,dadurch lebendiger, als gewohnlich dem Publikum darzustellen, dass ich das
Orientalische, das sie (selbst) verldugnet hat, mehr heraushebe ... .«

Zusammenfassend kann man sagen, dass Holderlin das Verhiltnis zwischen Orient und

Okzident nicht als Konkurrenz sicht, sondern wie den Austausch zweier Liebender.*

George: Algabal: Spitanike, Dekadenz und Asthetizismus

Durch Johann Jakob Bachofen, Friedrich Nietzsche und Jakob Burckhardt, alle drei Basler
Professoren, wird das Antike-Bild der Jahrhundertwende entschei-dend geprigt, wobei es
nicht immer leicht ist, die Bedeutung der einzelnen auseinander zu halten. Bachofen entdeckt

das Mutterrecht (1861), das den matriachalen Ursprung der Kultur im Orient konstatiert,

'8 Honold, Alexander: Nach Olympia: Holderlin und die Erfindung der Antike Berlin: Verl. Vorwerk 8, 2002.
ebda p. 185.

" Vgl. ebda. p.191.

Y Mommsen, Momme: Dionysos in der Dichtung Hélderlins: mit besonderer Beriicksichtigung der "Friedens-
feier". In: Mommsen, Momme: Lebendige Uberlieferung: George, Holderlin, Goethe. Bern [u.a.], 1999. p 143,
Anm. 16.

! Honold, Hélderlins Orientierung, 1999. p. 120.

2 MA II S. 925 (vgl. Honold, Alexander: Nach Olympia: Holderlin und die Erfindung der Antike Berlin: Verl.
Vorwerk 8, 2002. p.179).

» Holderlin sah auch in politischer Hinsicht die griechische Antike anders als Goethe und Schiller. Fiir ihn war
Athen ein Modell von Demokratie, das er mit der franzdsischen Revolution gleichsetzte. Deswegen konnte er
spéter auch Napoleon mit Alexander dem Groflen und Dionysos parallelisieren, als Gestalten, die in den Orient
zogen.



Burckhardt schreibt eine von Pessimismus gekennzeichnete Griechische Kulturgeschichte
und Friedrich Nietzsche, der die beiden anderen kannte, entwickelt in seiner Geburt der
Tragédie aus dem Geist der Musik (1872) das fiir die Asthetik so folgereiche Konzept des
Apollinischen und Dionysischen.

In Stefan Georges 1892 erschienenem Algabal, der als Exempel des europidischen
Asthetizismus angesehen wird, wirkt Nietzsches dsthetischer Amoralismus nach, wihrend der
auch von Bachofens Mutterecht beeinflusste Hofmannsthal - auf Grund eines anderen Antike-
Bildes in Elektra - bereits die Krise dieses Asthetizismus der Jahrhundertwende formuliert.
Zu Georges Algabal ist in der Sekundairliteratur zu lesen: ,,Die exotische Figur, die in Algabal

24
““* Dem kann

beschworen wird, ist als Negation des zeitgendssischen Kulturbetriebs gedacht.
man nur zustimmen. Denn in der bourgeoisen deutschen Kultur dieser Zeit wirkte der
bisexuelle, syrische Knabenkaiser, der einen orientalischen Sonnenkult in Rom installieren
wollte, wie eine Provokation. Algabal, wie George den romischen Heliogabal (204-222 n.Ch.)
nannte, ist aber literarisch ein Abkdmmling der franzdsischen Decadence-Literatur. Die Idee
dieser Gestalt — die priesterliche und herrscherliche Wiirde des Dichters — geht dabei wie der
Stoff selbst auf symbolistische Anregungen zuriick, der dem ,empire a la fin de la décadence’
(Verlaine), einer von den Symbolisten bevorzugten Epoche, entnommen wurde. Wie gesagt,
nichts in dieser Dichtung ist ethisch zu verstehen. Die Untaten des Kaisers werden genii3lich
evoziert: Seine Heirat mit eine Vestalin, die er bald wieder verstofit, seine Hochzeit in

Frauenkleidern mit Minnern. Vor allem zeichnet er sich durch Grausamkeit aus. Beim

Anblick seines ermordeten Bruders rafft er ,,leise nur die purpurschleppe®:

,Hernieder steig ich eine marmortreppe,
Ein Leichnam ohne haupt inmitten ruht,
dort sickert meines teuren bruders blut,

Ich raffe leise nur die purpurschleppe*.”’

Sprachlich bedeutet A/gabal durch die Einfiihrung der strengen Regeln Mallarmés in die
deutsche Literatur eine wirkliche Erneuerung. Fiir unseren Kontext ist wichtig, dass George
nach der Jahrhundertwende, #dhnlich wie D’Annunzio in Italien, versuchen wird, den

dekadenten Asthetizismus zu {iberwinden, und zwar durch die Griindung eines politisch-

* Bauer, Werner M: ,toller wunder fremde schau“ — Exotismus als Negation in Stefan Georges ,Algabal’. In:
Shichiji, Yoshinori (Hrsg.): Begegnung mit dem Fremden. Band: 7. Sektion 13 Orientalismus, Exotismus,
koloniale Diskurse. Iudicium Verlag: Miinchen 1991 p. 463.

3 Stefan George: Werke - Ausgabe in zwei Bianden, Band 1, Diisseldorf und Miinchen, 1976 (3. Auflage). p. 50.
Tage, 3. Gedicht, letzte Strophe.



religids konzepierten Ménnerbundes. D’ Annunzio wird 1900 in Das Feuer (Il Fuoco) - im

Gefolge Nietzsches - den lateinischen Ubermenschen proklamieren.

I ¢) Hofmannsthal: Elektra

Hofmannsthals Kontakt mit orientalischen Themen ist mehr als oberflachlich. Er schreibt in
seiner Jugend Gedichte in Form von Ghaselen, ebenso ein Mdrchen der 672. Nacht, in dem
bereits das Problem des Asthetizismus thematisiert wird. Seine Heimatstadt Wien bezeichnet
Hofmannsthal als ,porta Orientis’.*°

Der Osterreicher Hugo von Hofmannsthal und der Deutsche Stefan George lebten ein Leben
lang in produktiver Néhe, die man aber kaum als Freundschaft bezeichnen kann. Denn
Hofmannsthal wollte sich dem dominanten George nicht unterwerfen und versuchte, seine
Autonomie zu bewahren. Immerhin wird Stefan George als Adressat des viel traktierten
Briefes des Lords Chandos (1901) von Hofmannsthal vermutet. Beide, George und
Hofmannsthal sind allerdings Bewunderer des Italieners Gabriele D’ Annunzio, George auch
als Ubersetzer seiner Lyrik.

Wie in Georges Algabal geht es auch in Hofmannsthal Elektra um den Asthetizismus. Kann
man Algabal als radikale Ausformung des Asthetizismus sehen, so spiegelt Elektra bereits die
Krise oder Uberwindung dieser Kunstrichtung.

Schon im kurz vor Elektra erschienenen Chandos-Brief Hofmannsthals kann man eine
Neigung zum Primitiven, Archaischen, Entgrenzenden, das man auch als Dionysisches
bezeichnen konnte, feststellen. Man kann den Brief als eine Radikalisierung von Nietzsches
Konzept des Dionysischen und Apollinischen lesen. Diese Radikalisierung bedeutet, dass der
von Nietzsche geforderte Ausgleich zwischen Apollinischen und Dionysischen zugunsten des
Dionysischen aufgehoben wird. Denn dem Apollinischen, also dem Geistigen oder dem
Willen zur Form gelingt es nicht mehr, die Realitét dsthetisch zu liberhhen. Diese Betonung
des Dionysischen fiihrt im Chandos-Brief zu einem Durchbruch zum Tierisch-Animalischen.
Nach Walter Jens nimmt Hofmannsthal damit Entwicklungen in der Kunst des 20.

Jahrhunderts vorweg.”” Ahnliches ldsst sich auch fiir Hofmannsthals Sophokles-Bearbeitung

*® Fuchs-Sumiyoshi, Andrea: Orientalismus in der deutschen Literatur. Untersuchungen zu Werken des 19. und
20. Jahrhunderts, von Goethes West-dstlichen Diwan bis Thomas Manns Joseph-Tetralogie. Hildesheim: Olms,
1984. p.10.

%" Siche: Jens, Walter: Der Mensch und die Dinge. Die Revolution der deutschen Prosa. In Akzente 4, 1957, S.
319-323 (Auszug).



Elektra sagen. Hier kommt aber, nach Hofmannsthals eigenen Aussagen, das Element des
Orientalischen und des Matriarchats hinzu.

In Elektra will Hofmannsthal die Antike aus orientalischer Perspektive darstellen.”® Dazu
hei3t es weiter in der materialreichen Arbeit von Michael Worbs: ,,Mit den Augen Bachofens
hat Hofmannsthal die antike Tragddie gelesen, hat er versucht, die in der Tragddie des 5.
Jahrhunderts tradierten Uberreste mythischer Vorzeit zu rekonstruieren, ... ein Verfahren, das
von dem der Psychoanalyse Freuds nicht weit entfernt ist.“*” Hofmannsthal unternimmt es
also, in den griechischen Tragddien den vorgriechischen, orientalisch-matriarchalen Mythos
freizulegen. Das verweist auf das Werk Bachofens, der als erster den breit angelegten Versuch
unternahm, den Okzident vom Orient, das Griechische vom Prégriechischen, das Vaterrecht
vom Mutterrecht her zu verstehen. In der Elektra dient der Orientalismus als Mittel, diesen
Durchbruch in tiefere, ,prdlogische’ Schichten darzustellen; das wird schon an den
,»Szenischen Vorschriften zu Elektra® deutlich, wo man lesen kann: ,,Der Charakter des
Biithnenbildes ist Enge, Unentflichbarkeit, Abgeschlossenheit ... . Die Hinterwand des
koniglichen Hauses bietet jenen Anblick, welcher die groBen H&user im Orient so
geheimnisvoll und unheimlich macht. In den hdheren Stockwerken sind nur hie und da ein
paar verstreute Fensterluken, denen die Kraft des Malers jenes Lauernde, Versteckte des
Orients geben wird. "

Bei Hofmannsthals Drama handelt es sich also um weit mehr als um eine Bearbeitung des
gleichnamigen Stiick des Sophokles. Anders als bei diesem steht hier Elektra im Mittelpunkt
des Dramas. Sie opfert ihre Identitét fiir den Rachegedanken, ist aber wie Hamlet unfédhig zum
Handeln.

Im Gegensatz zur Elektra des Sophokles, die selbst immer wieder ihre Verniinftigkeit betont,
agiert die Elektra Hofmannsthals unbewusst. Wie auch im Chandos-Brief wird die Nédhe zum
Animalischen beschworen. Hofmanns-thals Elektra spricht und handelt wie in Trance, ihre
Darstellung als Hysterikerin unterstreicht diesen Aspekt nur. Am Ende stirbt sie im ,namen-
losen Tanz’, als Ménade, also als eine Begleiterin des Dionysos. Die Elektra des Sophokles
wird dagegen am Ende aus ihrer trostlosen Situation befreit.

Verwirrend sind die zeitgendssischen Einfliisse auf Hofmannsthal und seine Elektra, denn
nicht nur Bachofen, Nietzsche und Erwin Rohde stehen bei der Kreation dieser Figur Pate.

“Ma, di la da questi, altri tratti decisamente ‘moderni’, connotano la figura di Elettra: le teorie

*¥ Worbs, Michael: Nervenkunst: Literatur u. Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende. Frankfurt a.M.:
Europ. Verlagsanstalt, 1983. p. 288.

* Worbs, Nervenkunst, p. 279.

3 Hofmannsthal, H. v.: Elektra Tragddie in einem Aufzug. Reclam. Stuttgart 2001. p.65 f.

10



freudiane sull’ isteria prima di tutto, ma anche alcuni stilemi del decadentismo europeo,
nonché grandi opere come Das Mutterrecht di Bachofen e Psyche di Rohde e, naturalmente e

pit di tutte, Die Geburt der Tragédie di Nietzsche.™"

Die in Trance sprechende Elektra wire
als auch eine Schwester der von Freud und Breuer behandelten Hysterikerin O. In der Tat
lassen sich einige direkte FEinfliisse nachweisen. Aber M. Worbs korrigiert die Bedeutung
dieser Lektiire Hofmannsthals: ,,Weniger die Studien iiber Hysterie als vielmehr Erwin

“32 Man kénnte also, in

Rohdes Psyche liefert seitenweise Material fiir den Tanz der Elektra.
Anspielung auf Nietzsche, von einer Geburt der Elektra Hofmannsthals aus dem Geist der
Altphilologie sprechen, wobei allerdings die Beschiftigung mit dem Unbewussten in
Altphilologie und Psychoanalyse eigentiimlich konvergieren. In unserem Kontext interessant
ist, dass im Hinblick auf den Tanz, bei Rohde ein islamischer Mystiker, Dschelaleddin Rumi,
zitiert wird: ,,Chi conosce la forza della danza ¢ in dio; poiché sa come 1’amore uccida.”?

Der Einluf3 der klassischen Philologie, vor allem Bachofens, zeigt sich auch in der Darstellung
der Klythdmestra, die bei Hofmannsthal, bis hin zu ihrer Kleidung, auf die ,GroBe Mutter’
hinweist. Dazu schreibt weiter A. Landolfi: ,,Molti suoi tratti [scil. der Klythimestra] sono
quelli di una ‘grande madre’ nel senso indicato di Bachofen: il suo grembo ¢ ‘I’oscura porta‘
attraversa la quale Elettra ¢ venuta al mondo e insieme la tomba di Agamennone, e, ancora ¢
la natura stessa, cieca e indifferente fattrice e divoratrice di creature. A ragione, dunque
Elettra la paragona al mare: ‘Du hast mich ausgespieen, wie das Meer,/ein Leben, einen Vater
und Geschwister:/und hast hinabgeschlungen, wie das Meer;/ ein Leben, einen Vater und
Geschwister .../>."%* (Elektra, Reclam, 1981, p. 45.)

Diese wenigen Hinweise zu Elektra miissen hier geniligen. Wie Algabal gehort aber auch
Elektra in einen europdischen Zusammenhang, man denke nur an Salome und Lulu. Auch das
kann nicht vertieft werden. Interessant ist aber, dass Hofmannsthal seine Elektra bald nach der
Vollendung zu wild, zu dionysisch oder zu hysterisch vorkam. Denn in einem Brief aus dem
Jahre 1903 duBert er das Bediirfnis, eine apollinische Ergidnzung zu schreiben, ein Drama mit
dem Titel: Orest in Delphie: ,Nella sua chiusura quasi spasmodica, nella sua spaventosa
assenza di luce il dramma risulterebbe assolutamente intollerabile anche a me se non avessi

sempre avuto in mente, come una seconda parte idealmente inseparabile dalla prima, 1’Oreste

a Delfi, un’idea che mi ¢ molto cara e che si basa su una versione del mito piuttosto apocrifa

3! Landolfi, Andrea: Hofmannsthal e il mito classico. Artemide Edizioni. Roma 1995. p. 36.

32 Worbs, Nervenkunst, p. 294.

33 Landolfi, Hofmannsthal, p. 56, Anmerkung 63.

** Vgl. Landolfi, Hofmannsthal, p. 38; in der Anmerkung gibt Landolfi einen interessanten Hinweis: “Nell’ottica
del ‘matriarcato’, Clitennestra, scrive Bachofen, avrebbe tutto il diritto di uccidere il marito appena tornato dalla
spedizione. Cfr. Bachofen: Matriarcato, trad. it p. 162”.

11



9935

non elaborata da nessuno dei tragici antichi.””” Von diesem geplanten Drama finden sich aber

in Hofmannsthals Nachla3 nur wenige Fragmente.

Stefan George nach der Jahrhundertwende: Herrschaftsmythos (mit Hinweisen auf G.

D’ Annunzio)

Wihrend Hofmannsthal seine Sprachkrise durch die Hinwendung zum Drama und damit zum
Sozialen zu iiberwinden suchte, - so jedenfalls seine eigene Interpretation in der
Aufzeichnungen ,,ad me ipsum® - ging Stefan George einen anderen Weg, wie die Verse aus

dem Teppich des Lebens (1900) belegen:

»3chon lockt nicht mehr das wunder der lagunen
Das allumworbene triimmergrofle Rom
Wie herber eichen duft und rebenbliiten
Wie sie die Deines volkes hort behiiten -

Wie Deine wogen - lebensgriiner Strom!*°

George wendet sich vom exotischen Venedig, vom antiken und christlichen Rom ab und dem
heimatlichen Rhein zu, dessen Farbe griin auch die Farben der deutschen Landschaft
hervorruft. Nicht mehr das ,Fremde’ fasziniert, sondern das ,Eigene’, das ,Nationale’.
Interessant ist hier, dass Venedig als ,,wunder der lagunen einen exotischen, um nicht zu
sagen orientalischen Aspekt bekommt. Mit dieser Wende ist fiir George die Uberwindung der
Dekadenz verbunden, des Asthetizismus durch den Minnerbund, der das ,Geheime
Deutschland’ prisentiert. Diese Heimkehr verbindet er mit der Griindung einer neuen
nationalen Religion, in deren Mittelpunkt zwar wieder ein Knabengott steht, der aber diesmal
die Ziige eines bayerischen Knaben trigt: Denn nicht mehr der syrische Algabal dient als
Modell, sondern der Miinchener Knabe Maximilian, dichterisch iiberh6ht mit dem spétantiken
Namen Maximin. Er wird das Symbol nationaler Erneuerung, das Zentrum und die
Legitimation des von George gegriindeten Ménnerbundes.

Bei Maximin handelt es sich religionsgeschichtlich - um mit Lévi-Strauss zu sprechen — um
eine Bricolage, d.h. hier um einen aus germanischen und griechisch-romischen Elementen

zusammengesetzten neuen Gott, im Grunde aber um eine konsequente Weiterentwicklung von

> Siehe: Landolfi. P. 44.
3% Stefan George: Werke, Band 1, p. 174 f.

12



Nietzsches Aristenmetaphysik. Denn fiir unseren Gedankengang ist von zentraler Bedeutung,
dass dieser neue Gott Maximin auch eine neue Synthese des Gegensatzpaares ,apollinisch-
dionysisch’ darstellt, wobei, ganz anders als in Hofmannsthals Elektra, das Apollinische iiber
das Dionysische dominiert. Da das Dionysische aber das Weiblich-Orientalische reprisentiert,
das Apollinische dagegen das Minnlich-Okzidentalische, handelt es sich in der Logik dieses
Konstrukts gleichzeitig um die Uberwindung des Gegensatzes 'minnlich-weiblich' und damit
um die Uberwindung der ,GroBen Mutter’.

Auch Stefan George war ein Bachofenkenner, der - wie Bachofen selbst - die Entwicklung
vom orientalischen Mutterecht zum zuerst romisch-heidnischen, dann christlichem Vaterrecht
positiv sah. Am Ende dieser Entwicklung will er aber mit seinem Minnerbund eine Art
potenziertes Vaterrecht setzen.

Mit seiner Konzeption einer neuen Synthese des Dionysischen und des Apollinischen
verbindet George seinen Anspruch auf Macht, sein Eintreten fiir eine Gesellschaft, die auf
'Herrschaft und Dienst' ausgerichtet ist.

Ich mdchte nun noch kurz an einigen Gedichten Georges seine - auch blasphemische -
Umdeutung der abendlédndischen Geistes- und Religionsgeschichte demonstrieren. Mitten im
ersten Weltkrieg (1917) schrieb George das Gedicht Der Krieg, in dem er sich, dhnlich wie
D’Annunzio in Italien, zum nationalen Propheten stilisiert. In diesem Gedicht lautet die letzte

Strophe:

,Der an dem baum des Heiles hing warf ab/

die bldsse blasser Seelen — dem zerstiickten/

im glut-rausch gleich. Apollo lehnt geheim/

An Baldur: ,Eine weile wihrt noch nacht.

doch diesmal kommt vom Osten nicht das licht.’
Der Kampf entschied sich schon auf sternen: Sieger
Bleibt wer das schutzbild birgt in seinen marken

Und Herr der zukunft wer sich wandeln kann.*’

Mit dem am ,Baum des Heiles’ Hangenden verbinden wir normalerweise Jesus Christus. In
diesem Gedicht verwandelt sich aber Christus, indem er die ,bldsse blasser Seelen’ — damit
sind die Christen gemeint, abwirft — in Dionysos, und wird diesem gleich, d.h. identisch mit

dem ,zerstiickten’, das ist der zerrissene Dionysos, dessen Kennzeichen der ,glutrausch’ ist.

3 Ebda. 414 1.
13



Dann heifl es weiter: ,Apollo lehnt geheim/ An Baldur.” Baldur, der germanische Gott des
Lichtes wird also gleichgesetzt mit Apollo, und das hat einen tieferen Grund: ,Eine weile
wihrt noch nacht./ doch diesmal kommt vom Osten nicht das licht.” Das heilit: Der Krieg wird
noch eine unbestimmte Zeit dauern, und danach tritt eine neue ,Erlosung’ ein, ein neuer
Christus, aber der kommt dieses mal aus dem Westen: also ex Okzidente lux: oder wie
George sagt: doch diesmal kommt vom Osten nicht das licht. Das soll also heillen: Georges
,Geheimes Deutschland’ wird das neue Licht, oder wie es spiter heilen wird das ,Neue
Reich’ bringen. In einer blasphemischen Umdeutung wird hier also ein neues, vermutlich

germanisches Weltreich angekiindigt, das die christliche Epoche abldsen soll.

»TEMPLER

Und wenn die grosse Néhrerin im zorne

Nicht mehr sich mischend neigt am untern borne,
In einer weltnacht starr und miide pocht:

So kann nur einer der sie stets befocht

Und zwang und nie verfuhr nach ihrem rechte
Die hand ihr pressen - packen ihre flechte
Dass sie ihr werk willfdhrig wieder treibt:

Den leib vergottet und den gott verleibt.*®

Im fritheren Templer-Gedicht, aus dem Jahre 1907, wird die orientalische gro3e Mutter, die in
Hofmannsthals Elektra die Ziige Klythemestras trigt, in einer obszonen Mannerphantasie zur
Ordnung gerufen und vergewaltigt. Die Templer, die man mit Ziigen in den Orient und mit
dessen Unterwerfung assoziiert, zwingen in einer Krise der Weltgeschichte, die in Anspielung
auf die germanische Mythologie ,weltnacht’ genannt wird und die durch Dekadenz und
Geburtenriickgang gekennzeichnet ist, die ,groe ndhrerin’ ihr Werk des Gebirens wieder
aufzunehmen. Nur der Ménnerbund, der der ,groBen Néhererin’, also der ,Groen Mutter’,
immer feindlich gegeniiberstand, kann durch Zwang den neuen Adel zeugen: ,,Dass sie ihr
werk willfahrig wieder treibt:/ Den leib vergottet und den gott verleibt“’® Diese Zeilen

beziehen sich auf eine zentrale Lehre von Georges Minner-Bund-Religion. In seiner

Herrscherkaste wird das Ideal des Ubermenschen verkorpert. Die Templer stehen natiirlich fiir

3% Stefan George, Werke, Band 1, p. 255.
% Ebda.

14



die ,Kdmpfer fiir das neue Leben’, also fiir die Jiinger und Anhénger Stefan Georges. In ihrer
Feindschaft gegeniiber der ,GroBen Mutter’ verkdrpern sie Georges Ideologie des
homoerotischen Mannebundes, der im geheimen das ,Neue Reich’ vorbereitet.

Wie auch in anderen Gedichten Georges wir die ,GroBe Mutter’, die ja auch fiir die Mutter
Erde steht, zur bloBen Materialbeschafferin reduziert. ("Das weib gebiert das Tier/ der mann

"9 In der Logik der hier diskutierten Konstrukte, in der das

schafft mann und weib ...
Weibliche fiir das Dionysische und Orientalische steht, bedeutetet das, dass dieses
ausgegrenzt, liberwunden oder zumindest beherrscht werden. Georges Dichtung hat, das ist
offensichtlich, auch eine politische Dimension. Nicht zuféllig wurden seine Gedichte in der
rechts-konservativen, ménnerbiindischen Jugendbewegung der 20er Jahre gelesen und nicht
zufillig stiitzte sich das spétere Dritte Reich ebenfalls auf Ménnerbiinde (SS / SA).

Georges Konzeption einer vom Apollinisch-Ménnlichen dominierten Kultur erinnert in
gewissen Ziigen an D’Annunzio, vor allem an seinen Roman Das Feuer (Il Fuoco, 1900
publiziert), auch wenn bei D’Annunzio die Feindschaft gegeniiber dem Weiblichen
vollstindig fehlt (nicht aber der Wille, es zu dominieren). In dem Roman gelingt es dem
Protagonisten Stelio Effrana, umgeben von bewundernden Jiinglingen, die Masse der Zuhgrer
im Palazzo ducale in Venedig durch eine improvisierte Rede in seinen Bann zu ziehen.
Allerdings konnte man sagen, dass diese gestaltlose und willenlose Masse als weiblich zu
verstehen ist und durch den Genius des jugendlichen Redners gebéndigt und dominiert wird.
Jedenfalls wir sie von ihm verachtet.

Bei George und D’Annunzio schligt die frithere Faszination durch Dekadenz und Schwéche
um in minnliche Gewaltphantasien, die den spéteren Faschismus und Nationalsozialismus
vorausahnen lassen, wenn sie ihn nicht sogar beeinflussen. Die Masse, jedenfalls, wird von

ihm verachtet. Wihrend er seine Rede vorbereitet, sagt er: ,,Ad bestias werde ich gehen.*"!

Fiir ihn ist das Volk das ,,schreckliche Monstrum mit den unzihligen menschlichen Ziigen.“42
Wie George sieht sich auch Stelio Effrana (und mit ihm sein Schopfer) sich als Dichter-
Prophet. Vor der Masse fiihlt Stelio sich aber vergoéttlicht. In seiner Rede beschreibt er sich als
Titan, also als Sohn der (Mutter) Erde, der sich auf Venedig zu bewegt und eine
Verkiindigung und geistige Erneuerung mitbringt. Anders als die Anhinger Georges fiihlt
Stelio sich als Dionysos und nicht als Apollo. Aber D’ Annunzio selbst will fiir Italien der

Nietzscheanische Ubermensch sein und sein Land ins kommende Jahrhundert fithren. Er

selbst stellt sich stellt sich als Verkdrperung des Ubermenschen dar, mit einer deutlichen

“*Ebda. S. 387.
*! D’ Annunzio, Gabriele: 1l fuoco, Milano, 1996. p. 21. [Ubersetzung G.D.]
*2 Ebda. p. 37. [Ubersetzung G.D.]

15



politisch-kulturellen Absicht. D’Annunzio gehort folglich zu dem generellen europdischen
Trend der Jahrhundertwende einer Uberwindung der Decadence. Hierin ist er sehr nahe bei
George und Hofmannsthal. Das Feuer erhilt somit die Rolle eines Zeugnisses einer Epoche,
die schon die radikalen zukiinftigen Verdnderungen ankiindigt. Bei George und D’ Annunzio
schlidgt also die frithere Faszination durch Dekadenz und Schwéiche um in ménnliche
Gewaltphantasien, die den spéteren Faschismus und Nationalsozialismus vorausahnen lassen,

wenn sie ihn nicht sogar beeinflussen.

Bei Holderlin wird das Orientalische als Dionysos gesehen, ein Gott, der aus dem Osten
kommt, aber auch in den Osten aufbricht, also zwischen Orient und Okzident vermittelt.
Dieser Dionysos wird aber von Holderlin auch als der ,kommende’ Gott bezeichnet, d.h. er
tragt die utopischen Ziige einer in der Zukunft moglichen Versohnung oder Erlosung.

Das Orientalische wird aber auch, wie wir gesehen haben als Hintergrund der griechischen
Kultur interpretiert, welcher — wie ein Kontrastmittel - zu ihrem besseren Verstindnis fiihrt
und die ,fremden Griechen’ vertrauter macht.

Bei George treffen wir auf den Orient zuerst in der Gestalt des verruchten syrischen
Knabenkaisers A/gabal, der in Rom einen orientalischem Sonnenkult einfithren will. Diese
Figur steht ganz in der Tradition des europdischen Asthetizismus. Beim spiteren George,
nach der Jahrhundertwende, aber wird das Orientalische, in der Nachfolge Nietzsches und vor
allem Bachofens, als das Orientalische, Dionysische und Weibliche verstanden, das vom
Westen, das heiflit dem Ménnlichen und Apollinischen besiegt, unterdriickt und notfalls auch
vergewaltigt werden muf3. Nur so kann nach Georges Meinung ein geordneter (Méanner-)Staat
und auch echte Kunst entstehen. Die Funktion des Weiblich-Orientalischen besteht also in
seinem bloBen materiellen Dasein und dessen Ausbeutung. Dieses Bild des Orientalischen
entspriche dem Urteil, das Edward Saids iiber das Orient-Bild des Westens gefillt hat. In
Hofmannsthals Elektra dient das Orientalische zur Uberwindung der Krise des Asthetizismus,
mit seiner Hilfe werden neue archaisch-primitive Dimensionen erschlossen, wobei sich
Hofmannsthal sowohl altphilologischer als auch psychoanalytischer Literatur bedient. Die
Figur der Elektra selbst wird dann zu einer der eminenten Frauenfiguren, die die Biihnen
Europas zur Zeit der vorletzten Jahrhundertwende bevdlkern. Allerdings nimmt auch
Hofmannsthal spéter kulturkonservative Positionen ein, wenn auch nicht radikal wie Stefan
George. Immerhin erkldrt er sich selbst in seinem Todesjahr 1929 in einer Aufsehen

erregenden Rede in Miinchen zum Anhénger der sogenannten ,,Konservativen Revolution®.

16



Bei D’ Annunzio fehlt die negative Einschidtzung der Frau und somit auch des Orientalischen.
Aber im Gefolge Nietzsches verfillt auch er, wie George, dem Kult des Ubermenschen (und
der Gewalt).

In Thomas Manns Tod in Venedig (1913), darauf sei noch kurz hingewiesen, wird der
apollinische Protagonist Aschenbach Opfer seiner Liebe zu der von der indischen Grippe
verseuchten Stadt Venedig und seiner Liebe zum polnischen Knaben Tadzio. Allerdings zéhlt
auch dieses Werk Thomas Manns zu den Versuchen, die Dekadenz der Jahrhundertwende zu
tiberwinden und - in diesem Fall - einen neuen Klassizismus zu férdern.

Die Uberwindung der Decadence und des Asthetizismus fiihrte bei manchen Autoren zum
Kult des Ubermenschen und des Minnerbundes. Von diesem isthetischen und politischen
Fundamentalismus aus war der Weg zu Faschismus und Nationalsozialismus nicht weit, auch
wenn man hier keinen einfachen Automatismus sehen sollte. Kiirzlich hat der Philosoph
Sloterdijk die Faschisten und Nationalsozialisten des 20. Jahrhunderts als Euro-Talibans
bezeichnet. Es bleibt zu hoffen, dass diese Euro-Talibans im 21. Jahrhundert nicht durch die
Anhinger eines fundamentalistischen Okzidentalismus beerbt werden — und auch nicht durch

einen fundamentalistischen Orientalismus neuer Pragung.

17



