Dr. Georg Doerr, Tuebingen

Stefan Georges neopagane Maximin-Religion - Bricolage und

intramundane Eschatologie

Zuerst Vortrag bei dem internationalen Symposion ,,Stefan George und die
Religion* in Bingen am Rhein, 2012, erschienen in: W. Braungart (Hg.): Stefan
George und die Religion. Berlin: De Gruyter, Oktober 2015 (S. 53-81).

Thomas Mann sagte bei seiner Ankunft im amerikanischen Exil in New York im
Jahre 1938 tiber sich: ,,Wo ich bin, ist Deutschland. Ich trage meine deutsche
Kultur in mir.*!

Stefan George pflegte in den 20-ger Jahren von sich zu sagen, wo er sei, da sei
Griechenland.’

Thomas Mann trotzige Behauptung beinhaltet, dass das von den
Nationalsozialisten geschindete echte Deutschland durch ithn oder zumindest
durch sein Werk im Ausland reprisentiert werde, Georges Absicht in den 20er
Jahren war es hingegen, durch eine Revitalisierung griechischer Religion und
Kultur ein nach seinen Vorstellungen echtes Deutschland in einer ferneren

Zukunft® erst zu schaffen.

! Siche: Helmut Koopmann: Thomas Mann: In: Hartmut Steinecke: Deutsche Dichter - Ihr
Leben und Werk: Deutsche Dichter des 20. Jahrhunderts, Berlin 1994, S. 135 -157, hier: S.
150; bei der Ankunft der Manns in New York City am 21. Februar 1938 wurde Mann von
Reportern gefragt, ob er das Exil als eine schwierige Last empfinde. Seine Antwort in
englischer Sprache: ,Where I am, there is Germany’ wurde tags darauf in der "New York
Times" abgedruckt.

2 Ernst Morwitz: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, Diisseldorf und Miinchen 21969,
S. 228.

> Uber den moglichen Eintritt seines (Neuen) Reiches gibt es in den spiten Gedichten
Georges nur vage Angaben. Siehe: Georg Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos — Zur

S1-



Sah Georges fritherer Weggefihrte Alfred Schuler sich als ,romanus redivivus’,”
als wiedererstandenen Romer, so George sich wohl als ,Graecus redivivus’.
Dass 2000 Jahre Christentum an ihm spurlos vorbeigegangen seien, duBerte

George auch im Gespriach mit Edith Landmann:

Weil} der Teufel, woher das kommt, dass ich vom Christentum aufler in seiner heidnischen
Form so gar nichts verstehe. Ich bin doch, mécht me spreche [sic], aus einer guten alten
katholischen Familie. Wenn ich Plutarch lese, das versteht man doch so ziemlich, da fiihlt

man sich zu Haus.’

Kann man 2000 Jahre Christentum ignorieren? George fiihlte sich offensichtlich
als ,anima naturaliter pagana’® (und eben nicht ,christiana’). Die ,anima

naturaliter christiana’ hat (inzwischen muss man sagen hatte),” wenn sie vor

Dialektik der Aufklarung um die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in
der Frankfurter Schule, Wiirzburg 2007, S. 334: ,,Das Gedicht ,Der Brand des Tempels‘ zeigt
den Untergang des alten Reiches; es enthélt aber auch die Vorhersage der Zeitspanne, die
verstreichen miisse, bis das neue Reich entstehen kann. Anders als in fritheren Gedichten wird
hier ein genauerer Zeitraum angegeben: ,Der tempel brennt. Ein halbes tausend-jahr / Muss
weiterrollen bis er neu erstehe’. (Stefan George: Samtliche Werke in 18 Bénden, [hg. Von der
Stefan-George-Stiftung], bearbeitet von Georg-Peter Landmann und Ute Oelmann, Stuttgart
1982 ff = SW IX, 69). Diese Zeitangabe wird in Anlehnung an chiliastisch-eschatologische
Modelle der katholischen Kirche vorgenommen. Zur Lektiire Friedrich Gundolfs dieses
Gedichtes im Jahre 1919 siehe S. 17 dieses Beitrages.

* Dérr, Muttermythos (Anm. 3), S. 213, FN 965; in seinen Erinnerungen nennt Klages Schuler
» [...] diese[n] um anderthalb Jahrtausende verspéteten Romer/[s].*

> Edith Landmann: Gesprache mit Stefan George, Diisseldorf und Miinchen 1963, S. 47; siehe
dazu auch Georges Ausruf: ,,Die antike Weisheit von katholischen Krusten befreien!* (Ebda.
S. 144). In Bezug auf Platon notiert Landmann eine weitere AuBerung, die Georges
Auffassung bestitigt, dass sich authentisches Heidentum gleichsam aus Versehen ins
Christentum ,gerettet’ habe: ,,Das Abendmahl ist im Geheimkult aller Mysterienreligionen
und einzig gerade bei den Juden nicht. Alle Jenseits-Gedanken sind orientalisch und
antikisch; auch Platon hat sie und rettet auf diese Weise das Griechische ins Christentum
hiniiber. Da er das Christliche auch hatte, schliipfte das Griechische per nefas mit durch.*
(Ebd. S. 101)

® Hier eine Neuprigung zur ,anima naturaliter christiana’; die Prigung ,,anima naturaliter
christiana® stammt von Tertullian (Apologeticum 17,6) und meint, dass die Seele des
Menschen von Natur aus christlich ist. Deswegen gibt es auch schon vor Christi Geburt
Menschen, denen man eine solche Seele zuschreiben kann, z.B. den romischen Dichter
Vergil. Dessen Seele miisste sich bis zum Jahre 2007 (siche FN 7) im Limbus, der Vorhdlle,
befunden haben.

7 SPIEGEL, Freitag, 20.4. 2007: ,,Vatikanstadt - Der Vatikan hat sich nach langer Uberlegung
dazu durchge-rungen, die Vorstellung der Vorholle, also des Limbus, abzuschaffen. Die

.



Christi Geburt lebte, ithren Platz im Limbus (= Vorholle). Aus welchem
heidnischen Limbus (oder Hades) aber taucht die praexistente ,anima naturaliter
pagana’ Georges (wieder) auf?®

Nicht metaphorisch gesprochen: Kann man in der Moderne pagan sein oder
muss man nicht zwangslaufig neopagan (oder paganistisch) sein, d.h. ein
Heidentum neben oder nach dem Christentum neu stiften. Denn neopagan oder
paganistisch sein heiBit: mit Hilfe von Revitalisierung oder Rekonstruktion
antiker religioser Traditionen wird eine neue heidnische Religion geschaffen.’
Auch wenn George das anders gesehen haben mag, er war — trotz Plutarch und
Schuler — ein neopaganer Religionsstifter.

Auch Claude David stimmt, partiell zumindest, in die Selbstdarstellung Georges
als ,Gréacus redivivus’ ein. Zum Gedicht ,Urspriinge’ schreibt er: ,,Und das
Christentum ist jetzt nur mehr ein Augenblick im Ablauf der Geschichte, nichts
weiter als ein Kettenglied zwischen dem Geist der Antike und seiner
Wiederkehr.«'”

George nannte — wiederum im Gesprach mit Edith Landmann -- die griechische
Kunst-Religion ,, [...] transzendenzlos [...] “."' Da diese Kunstreligion fiir ihn

vorbildhaft war (Gundolf fiihrt das in seinem George-Buch aus,'?) ist leicht zu

Theologen im Vatikan seien zu der Auffassung gelangt, dass kleine Kinder, die nicht getauft
sind und sterben, direkt ins Paradies kdmen [...]. [...] Das Sekretariat teilte mit, Papst Benedikt
XVI stimme den Erlduterungen zu.“ Es bleibt aber die Frage offen, wo sich die ,guten
Menschen’ (,animae naturaliter christianae’), wie Moses oder Vergil, die vor Christus gelebt
haben, jetzt aufhalten. Auch im Paradies?

¥ Alfred Schulers Theorie der ,Ursubstanzen’, die sich im Unbewussten des Individuums nach
ihrem Alter iiberlagern, wird ironisch dargestellt in Franziska zu Reventlows Roman: Herrn
Dames Aufzeichnungen — oder Begebenheiten aus einem merkwiirdigen Stadtteil, Miinchen
1976, S. 471f; diese Ursubstanzen werden von einer christlichen Firnis iiberdeckt, die — z.B.
durch ein ,Urerlebnis’ -- durchsto8en werden kann; auf diese Weise gelangt man dann zu den
heidnischen Substanzen im eignen Innern. Zum Begriff , Urerlebnis® siehe: Dorr,
Muttermythos (Anm. 3), S. 240ff.

° Hubert Mohr: Paganismus, in: Der Neue Pauly, Bd. 15/2, Stuttgart 2002, Spalte 15ff.

10 Claude David: Stefan George — sein dichterisches Werk, Miinchen 1967, S. 250.

" Landmann, Gespriche (Anm. 5), S. 26.

'2 Der Begriff Kunstreligion stammt von Hegel; siehe: G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die
Asthetik, Frankfurt am Main 1973, Bd. 13, S. 140f; siche dazu aber Friedrich Gundolf:
George, Berlin *1930 [erste Auflage 1920], S. 44: ,,Gestaltung, die Vergottung des Leibs, das
ist die antike Religion. Das ganze antike Leben ist kunstartig, es gibt dort keine Kunst als

-3-



folgern, dass auch seine Maximin-Religion keiner Transzendenz bedurfte. Die
These, dass es sich bei Stefan Georges Maximin-Religion um eine intramundane
(innerweltliche) Erlosungsreligion handelt, ist nicht neu,” kann in diesem
Beitrag (im zweiten Teil) nur wiederholt und mit weiteren Belegen gestiitzt
werden. Im {ibrigen haben dies schon Claude David und Dominik Jost, wenn

auch mit anderer Begrifflichkeit (,atheistischer Humanismus®), so gesehen.'*

1. Elemente der Maximingestalt
L.1 ,apollinisch-dionysisch® und ,geistige Zeugung’: zwei konstitutive Elemente

der Maximin-Gestalt

Hier soll zunichst ein zentrales ,Dogma’ dieser heidnischen Theologie'
Georges — denn um eine solche handelt es sich — dargestellt werden, ndmlich
dasjenige der Vergottlichung Maximilian Kronbergers zum neuen Gott
,Maximin’. Nur wer diesen zentralen Glaubensatz von Georges neopaganer

Religion akzeptierte, konnte nach dem ,Erscheinen’ Maximins Mitglied des

eigene Lebensform. Darum ist die antike Kunst selbst Religion, nicht wie die mittelalterliche
ein Mittel der Religion, wie die moderne ein Ausdruck der Zeit oder gar ,religidses
Erlebnis‘.*

1> Stefan Breuer hat diese These Max Webers aufgenommen und modifiziert. Siehe: Stefan
Breuer: Moderner Fundamentalismus (= Kulturwissenschaftliche Studien, Band 9),
Berlin/Wien 2002, S. 16. -- Eine Zusammenfassung von Breuers Thesen zur Religion
Georges findet sich in: Stefan Breuer: Zur Religion Stefan Georges: In: W. Braungart/U.
Oelmann/B. Bdschenstein (Hg.): Stefan George: Werk und Wirkung seit dem ,,Siebenten
Ring®, Tiibingen 2001, S. 225-239.

' David, George (Anm. 10), S. 258f. ,, Der ,Gott’ Maximin ist die Devise eines atheistischen
Humanismus. Gundolf hat recht, wenn er sagt, Maximin sei nicht der ,Gott’ einer neuen
Religion. Er ist Ausgangspunkt und Wahrzeichen einer Religion ohne Gott.”“ Siehe auch:
Dominik Jost: Stefan George und seine Elite — Eine Studie zur Geschichte der Eliten, Ziirich
1949, S. 62: ,,So ist der Gott [scil. bei George] in den Ring des Werdens und Vergehens wie
jedes Geschopf miteinbezogen. Der Mensch ist Geburt und Tod Gottes; er schafft gottliche
und entgottlichte Zeiten.; Rudolf Borchardt kommentiert diesen Sachverhalt ironisch:
,George hatte keine Transcendenz. Alle seine Ziele waren auf der Ebene des Irdischen
unterzubringen.” Rudolf Borchardt: Aufzeichnung Stefan George betreffend. Aus dem
Nachlaf3 herausgegeben und erldutert von Ernst Osterkamp, Tiibingen 1998, S. 89.

1> Mohr, Paganismus (Anm. 9), Spalte 20f.: ,,Politiker, Literaten und Ideologen fanden in der
Antike Bausteine zu einer politischen Mythologie und Theologie jenseits des Christentums.*

-4 -



Kreises bleiben. Zur Erschaffung (Schopfung)'® Maximins benutzt George
heterogene antike und andere Elemente. An diesem Vorgang lasst sich eine
weitere Breuersche These — auf die spiter (ebenfalls) noch eingegangen wird -
nimlich die vom Umschlag von Bildungswissen in Erlésungswissen'  —--
belegen.

George benutzt zur Erschaffung oder Beschreibung der Maximin-Gestalt zum
einen antikisch klingendes (neomytisches) Vokabular wie ,Rausch und Helle’
(,,Der du uns aus der qual der zweiheit l6stest / Uns die verschmelzung
fleischgeworden brachtest / Eines und Andres, Rausch und Helle ...“18), die der
Kommentator seines Werkes, Ernst Morwitz, mit den aus Nietzsches Geburt der
Tragodie stammenden Begriffen dionysisch-apollinisch erklirt bzw. iibersetzt."
Was aber ist mit der ,qual der zweiheit® gemeint? Ganz offensichtlich die
Spannung zwischen dem ,Apollinischen’ und dem ,Dionysischen’, zunidchst im
Kiinstler. Dass hierbei auch existentielle und religiose ,Zerrissenheit’

mitschwingt, zeigt weiter, mit welchen Chiffren (,verschmelzung’,

' Der Schopfer bzw. Vater und zugleich Sohn Maximins ist George — paradoxerweise --
selbst: ,,Ich geschopf nun eignen sohnes*. SW VI/VII, 109

' Breuer, Fundamentalismus (Anm. 13 ), S. 116.

' SW VIIL, 9

1 Nicht fiir das zweite, aber fiir das sechste Gedicht des ,Stern der Bundes’ bringt Morwitz,
Kommentar (Anm. 2), S. 367f, eine erschopfende Erklirung der beiden Rauscharten
dionysisch und apollinisch, nicht ohne auf das hier in Rede stehende zweite Gedicht des
,Sterns’ zuriickzuverweisen: ,,Im sechsten Gedicht spricht der Dichter zu dem Freund. Es sind
der apollinische Licht- und der dionysische Glutenrausch, deren notwendiges Wirken
begreiflich gemacht wird. Beide Formen des Rausches werden von dem gleichen Gott
gesandt, der schon im zweiten ,Gebet’ Maximins als Spender von hellem und dunklem
Rausch gefeiert worden ist. In der durch Apollo verbreiteten Helle erblickt der Geist, der jetzt
befreit ist und sein inneres Auge nicht mehr zu verhiillen braucht, alle Dinge in grosster
Klarheit und beurteilt sie nach Nietzsche lachend, das heisst voll Freude iiber seine Befreiung
und tiber sein Erhobensein auf die kristallenen Hohen der ,Entriickung®. Die Kraft des Gottes
dussert sich aber auch im Glutenrausch dadurch, dass er die von Starrheit befreite Seele in das
Dunkel zuriickkehren ldsst, in dem sie blind und trunken Urgrundschauer empfindet und
gestaltet wird, bevor sie selbst gestaltet. Sie ist beider Formen des Rausches fihig und teilhaft
geworden, vermag jedoch nicht zu ermessen, wohin der Gott mit ihr und durch sie den
Dichter fithren wird.” -- Auch Strodthoff definiert die beiden ,Méchte’ in der gleichen Weise:
,Der Georgesche Maximin wird beide Méchte, das Dionysische und das Apollinische, im
Bild und derart als Vorschein der gewiinschten Lebenseinheit in sich vereineinigen.” Werner
Strodthoff: Stefan George — Zivilisationskritik und Eskapismus. Bonn 1976, S. 75. Hier sind —
wie schon bei Nietzsche — die Adjektive ,dionysisch-apollinisch’ in abstrakte Begriffe
verwandelt.

-5-



,fleischgeworden’) diese Spannung und ihre Uberwindung beschrieben wird.
Wenn man aber mit den Kosmikern davon ausgeht, dass das Dionysische fiir
das Weibliche und das Apollinische fiir das Minnliche steht, dann verkorpert
sich in Maximin auch eine Aufthebung des Geschlechterdualismus’.

Jedenfalls sind die beiden ,Méchte’ von griechischen Gottern zu Eigenschaften
(Bestandteilen) eines neuen, in der Antike génzlich unbekannten Gottes,
niamlich Maximins, geworden bzw. zu psychischen Entititen,” die sich mit der
Erschaffung des Gottes auch in seinem Schopfer vereinigen.

Diese Neo-Mythologeme (dionysisch-apollinisch; das Dionysische, das
Apollinische) stammen urspriinglich aus einem Katheder- oder Professoren-
Paganismus, von den Schreibtischen allerdings auflenseiterischer Altphilologen,
niamlich Johann Jakob Bachofens und Friedrich Nietzsches.”' Beide wurden
wegen ihrer aus der positivistischen Sicht der damaligen Klassischen Philologie
(z.B. Theodor Mommsens) unwissenschaftlichen Methode von der Zunft der

Altphilologen zwar geichtet,” beim interessierten Publikum und den Schrifts-

2 Zur Frage, wann und wie Gétter zu psychischen Entititen bzw. ,Realititen’ (C.G. Jung)
werden konnen, siehe: Georg Dorr: Archetyp und Geschichte oder Miinchen-Ascona:
Typologische und menschliche Nédhe — mit einigen Briefen von Olga Froebe an Ludwig
Derleth. In: E. Barone /M. Riedl/ A. Tischel (Hg.): Pioniere, Poeten, Professoren — Eranos
und der Monte Verita in der Zivilisationsgeschichte des 20. Jahrhunderts, Konigshausen und
Neumann 2004, S. 155 -170.

! Nach Ernst Howald hitten Bachofen und Nietzsche das Gegensatzpaar ,apollinsich-
dionysisch’ aus: Georg Friedrich Creuzer: Symbolik und Mythologie der alten Volker,
besonders der Griechen, Leipzig und Darmstadt *1843 [Reprint: Olms 1973], ilbernommen,
Nietzsche hitte aber dieses Gegensatzpaar auf das Asthetische reduziert. Siehe: J.J. Bachofen:
Die Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie. Romische Grablampen. Gesammelte
Werke. Siebter Band. Mit Beniitzung des Nachlasses unter Mitw. von Jos¢ Doring und Harald
Fuchs. hrsg. von Emanuel Kienzle, Karl Meuli und Karl Schefold, Basel/Stuttgart 1958,
(Nachwort Howald), S. 509f1t.

*2 zur philologischen Kritik an Nietzsche siche: Karlfried Griinder (zsgest. u. eingel.): Der
Streit um Nietzsches ,,Geburt der Tragddie* — die Schriften von E. Rohde, R. Wagner, u. v.
Wilamowitz-Moéllendorff, Hildesheim 1969, passim. Zur Haltung von Nietzsches Lehrer
Ritschl siehe: Curt Paul Janz: Friedrich Nietzsche. Biographie. Kindheit — Jugend — Die
Basler Jahre. Erster Band, Miinchen 21993, S. 471f; Bachofens ,@rabersymbolik* wurde in
einer Schweizer Zeitung nach ihrem Erscheinen im Jahre 1859 als ,,Hoherer Blodsinn®
bezeichnet; sieche: Meuli im Nachwort zu: Johann Jakob Bachofen: Das Mutterrecht: eine
Untersuchung iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiosen und rechtlichen
Natur. Zweite Hailfte. Gesammelte Werke, Dritter Band, hg. von Karl Meuli. Mit
Unterstiitzung von Harald Fuchs [...], Basel 1948, S. 48, Anm. 1.

-6-



tellern und Kiinstlern® der vorletzten Jahrhundertwende aber genossen sie
erhebliches Ansehen. Thre imaginative Altphilologie wurde zum Sinnpotential,
auch zum Reservoir, fiir moderne Kultur- und Fortschrittskritiker in einer
gotterlosen Moderne, so auch fiir Stefan George und -- muss man hinzufiigen —
vor ithm schon fiir die Kosmiker.

Die eigentliche Erschaffung des Gottes aber wird zum anderen mit einem
philosophischen Konzept, dem der ,geistigen Zeugung’ erklért, das aus der
platonischen Philosophie stammt, aus dem ,Symposion’ Platons ndmlich, einem
Schliisseltext fiir George und seinen Kreis. Da Maximin aber diese ,geistige
Zeugung’, die bei Platon (auch) eine Metapher fiir die Hervorbringung geistiger
Werke, z.B. bei Homer und Hesiod,”* ist -- inkarniert (“ﬂeischgeworden“ZS)
treten bei seiner (geistigen) Erschaffung auch christlich klingende Assoziationen
hinzu.

George hat also die Maximin-Gestalt aus verschiedenen Elementen der
griechischen Philosophie, der griechischen Mythologie, der christlichen
Religion und anderen Bestandteilen zusammengesetzt. Dieses Verfahren kann

man herkommlich als Synkretismus oder mit Lévi-Strauss als Bricolage®

(wortlich: Bastelei) bezeichnen.

> Hier sei als ein Beispiel fiir die bildende Kunst auf Oskar Kokoschka verwiesen: Siehe:
Serge Sabarsky (Hg.): Oskar Kokoschka — Die frithen Jahre, Wien 1983, S. 11: ,,Damals hatte
ich [scil. O. Kokoschka] Bachofen, sein Werk {iber das Matriarchat zu lesen begonnen mit
dem gleichen Enthusiasmus wie andere die Schriften von Karl Marx.*

** Platon, Symposion, 209 d.

* SW VIIL, 9

*® Siehe: Metzler-Lexikon Literatur und Kulturtheorie. Hrsg. von Ansgar Niinning. Stuttgart
1998. Lemma: Bricolage/Bricoleur: ,,Bricolage/Brico/eur (frz. brico/er: basteln), fiir den
Bereich der Kulturtheorie wurde der Begriff Bricolage von dem frz. Anthropologen Claude
Lévi-Strauss in seinem Buch Das wilde Denken (1962/1968) geprégt, in dem er sich mit der
Struktur von Mythen beschiftigt. Er vergleicht die Strukturen des mythischen Denkens mit
der Arbeitsweise des Bastlers (Bricoleur), die er von der Technik des Spezialisten oder
Ingenieurs unterscheidet. Wihrend der Ingenieur bei seiner Arbeit immer alle notwendigen
Werkzeuge zur Hand hat und deshalb voéllig zielgerichtet voranschreiten kann, muf3 der
Bricoleur als intellektueller Bastler 6fter improvisieren, Umwege gehen und sich mit nicht
genau passenden Werkzeugen behelfen: ,Die Eigenart des mythischen Denkens besteht nun
aber darin, sich mit Hilfe von Mitteln auszudriicken, deren Zusammensetzung merkwiirdig ist
und die, obwohl vielumfassend, begrenzt bleiben; dennoch muf} es sich ihrer bedienen, an
welches Problem es auch immer herangeht, denn es hat nichts anderes zur Hand® (Lévi-

-7 -



Maximin stellt, wie gesagt, die Synthese eines alten philosophischen und eines
neomythologischen Konzeptes dar: dem Konzept der geistigen Zeugung aus
Platons Symposion®’ und dem der durch Bachofen, Nietzsche und die Kosmiker
modifizierten Begriffe ,dionysisch’ und ,apollinisch’ (und das sind nur die
wichtigsten Komponenten); George (re-)mythisiert folglich mit neo-paganer (-
mythischer) Begrifflichkeit das platonische Konzept der geistigen Zeugung, d.h.
Maximin als erstes Produkt (oder als Ursprung, Urbild) der geistigen Zeugung
verkorpert einerseits die geistige Zeugung und vereinigt andererseits (und
gleichzeitig) in sich ,,Rausch und Helle“,*® wobei — nach Gundolf — auch Eros
als Geburtshelfer beteiligt ist.”” Wie diese beiden Michte oder Krifte (oder
psychischen Energien?) sich in Maximin (und in seinem Schopfer) vereinigen,
bleibt vorerst unklar. Es konnte sein, dass George, wie bereits gesagt, — in
Kenntnis der kosmischen Deutung — zumindest auch an eine Authebung des
Geschlechterdualismus gedacht hat.”® Immerhin beschreibt auch Aristophanes in

Platons Symposion das vollkommene menschliche Urwesen als androgyn.’'

Strauss [Das wilde Denken] 1968, S. 29). In der Art der Bricolage sind laut Lévi-Strauss auch
die Mythen aufgebaut: Elemente élterer Mythen oder Geschichten finden als ,Abfélle und
Bruchstiicke, fossile Zeugen der Geschichte eines Individuums oder einer Gesellschaft® (ebd.
S. 35) ihren Eingang in neuere Mythen, indem sie abgeédndert [!] und in einen neuen [!]
Kontext integriert werden.*

*7 Siehe Platon: Symposion: 204d—212c.

> SW VIIL, 9

»  Die ,Kluft Apollo-Dionysos’, so Gundolf, habe George durch das Prinzip der antiken
Liebe, den Kult des Eros, geschlossen.” Esther Siinderhauf: Griechensehnsucht und Kultur-
kritik: die deutsche Rezeption von Winckelmanns Antikenideal 1840 — 1945, Berlin 2004, S.
219.

Y Wie bereits erwihnt stand fiir die Kosmiker das Dionysische fiir das Weibliche und das
Apollinische fiir das Ménnliche.

3! Zumindest zu einem Dirittel sind die Urwesen, die Aristophanes in seiner Symposion-Rede
beschreibt, androgyn. Denn nach seiner Darstellung irren die Menschen, wenn sie ihren
gegenwértigen Zustand auch fiir ihren urspriinglichen halten. Dieser urspriingliche Zustand
war vielmehr folgender: Es gab drei Geschlechter, Doppelmann, Doppelweib und Mannweib.
Sie waren kugelformig, Kugeln mit je vier Armen und Beinen, zwei Gesichtern usw.
Schnellster Bewegung fihig und ausgeriistet mit groBer Kraft neigten sie bald zum Ubermut
und wurden selbst den Gottern gefdhrlich. Siehe: Platon, Symposion (189¢—190c). —
Welches dieser drei Urwesen den Teilnehmern am Symposion das genehmste gewesen sein
dirfte, ldsst sich denken.

-8-



Da eine Gesamtdeutung zur Platon-Rezeption im George-Kreis noch aussteht,’
konnen hier zur ,geistigen Zeugung® als einem wesentlichen Element der
Konzeption der Maximin-Gestalt

nur einige vorliufige Hinweise gegeben werden.

Im George-Kreis galt der platonische Sokrates und sein ,Kreis’ als Vorbild fiir
den Kreis selbst. ,,Folgt man einer giangigen Zahlung, so befassten sich in gut 40
Jahren 26 Werke von sieben Autoren mit dem griechischen Philosophen.*>
George habe selbst iiber Nietzsche um das Jahr 1910 zu Platon gefunden.*® Fiir
die Platondeutung des Kreises blieben richtungs-weisend: Heinrich Friedemann:
Platon. Seine Gestalt” und die Ubersetzungen (jeweils mit deutender
Einleitung) des ,,Symposion (Gastmahl)*® und des ,,Phaidros oder vom
Schénen*’’ durch Kurt Hildebrandt.

In seinem George-Buch behandelt Friedrich Gundolf — gleichsam ex cathedra --

die ,geistige Zeugung’ unter dem Begriff der ,griechischen Liebe’. Diese wird

wie folgt dargestellt:

Die griechische Liebe ist ihrem Ursprung wie ihren Wirkungen nach (zu denen die dorische
Gesetzgebung, die attische Plastik, die platonische Philosophie gehoren) nicht ein blind
zielender und spielender Naturtrieb, sondern die geistige Zeugung im Sinnenstoff selbst, die
Schau, ja die Erschaffung des schonen Leibes und die Verleibung des Gottes. Dieselbe

Weltkraft die sich bekundet in schonen Leibern, Eros, dringte die Ménner dies

32 Stefan Rebenich: »Dass ein strahl von Hellas auf uns fiel* -- Platon im George-Kreis. In:
Stefan-George Jahrbuch, 7, 2008, S. 115-141, hier: S. 141. -- Der ausgezeichnete Beitrag von
Christian Oestwersandfort: Platonisches im Teppich des Lebens im selben Jahrbuchband (S.
100-114) behandelt zwar schon einige Grundbegriffe, die auch fir den Maximin-Kult
wesentlich sind (Urbild, Eros, Verleibung des Gottes), spricht aber nicht von ,geistiger
Zeugung’. Der Autor kiindigt aber eine Untersuchung iiber den ,,Einfluss Platons auf Stefan
George und die Entwicklung einer soziopoetischen Struktur seiner Dichtung™ an. Ebda. S.
100.

* Ebda.

34 Ebda. S. 120. Anders erinnert sich George in: Landmann, Gesprache (Anm. 5), S. 41: ,,Die
griechische Literatur sei ihm erst aus der Plastik heraus lebendig geworden, selbst Platon.
Vorher habe er wenig davon verstanden.*

 Berlin 1914,

% Leipzig 1912.

37 Zuletzt: Stuttgart 2002.



wahrgenommene Schone zu besitzen, zu verewigen und zu verherrlichen: der schone
Minnerleib regte den geistigen Zeugungstrieb, den plastischen Formtrieb, den heroischen
Tatentrieb in derselben Weise an wie der schone Frauenleib den natiirlichen Zeugungstrieb.
[...] Nur wo gestaltige Schonheit entsteht aus der Anbetung ménnlichen Leibes da waltet Eros,
der geistig zeugende, der weltschaffende Ddmon, wie nur da wo ein Kind entsteht die

natiirliche Gottheit waltet, Aphrodite.*®

Mit dieser Darstellung der griechischen Liebe legitimiert Gundolf die
Existenzform des Kreises und Georges religiose Mission, d.h. die stindige
geistige Neu- bzw. Fortzeugung geeigneter deutscher Jiinglinge im Geiste
Maximins. Denn wie der weitere Verlauf des Textes zeigt, spricht Gundolf nicht
von einer beliebigen geistigen Zeugung, sondern von der einen, die den

Ausgangspunkt und die Grundlage des Kreises bildet.

Nur wem Ein schoner Mensch Gott werden kann hat Augen fiir die Gottlichkeit des schonen
Alls. Nur wem Gott wirklich Mensch werden kann fiir den ist das Himmelreich, die Liebe

Gottes zum Menschen keine Phrase.>

Und mit dieser Umschreibung des zentralen Dogmas von Georges Maximin-
Religion (Verleibung des Gottes / Vergottung des Leibes) erscheint Maximin als
das Urbild der geistigen Zeugung, weshalb Kurt Hildebrandt schlieen kann:
»Aus der Erscheinung Maximins folgte notwendig die Idee des Jiingertums und
des Neuen Reiches.*“*’

Sicher richtig kommentiert Jan SteinhauBBen Gundolfs Darstellung der ,geistigen

Zeugung:

% Gundolf, George (Anm. 12), S. 202f.
**Ebda., S. 203.
40 Kurt Hildebrandt: Erinnerungen an Stefan George und seinen Kreis, Bonn 1965, S. 41.

-10 -



Gundolf deutete den Maximin-Kult damit im Paradigma der platonischen Eros- und
Schonheitslehre. Das eigentliche Geheimnis von Georges Glauben lag in der Vergottung des

deutschen Jiinglings. Sie war der Ursprung seiner Dichtung und der Grund seines Wesens. "'

1,3 Maximin - ein deutscher Gott

Die Tatsche, dass die griechisch-platonische Idee der ,geistigen Zeugung’ ein
wesentliches Element der Maximin-Konzeption darstellt, erhélt ihre ganze
Bedeutung erst dadurch, dass nur in Deutschland George auf Maximin treffen
konnte, dass nur in Deutschland das ,,Wunder von ferne oder traum*** -- und das
ist das Wunder der ,geistigen Zeugung’ -- neu eingepflanzt werden konnte.
Maximin ist also nur auf deutschen Boden moglich. Dafiir musste der Dichter
selbst aus dem Siiden, aus dem Westen® und somit der Décadence nach
Deutschland heimkehren: Diese Heimkehr vollzog sich langsam, sie beginnt

schon im ,,Teppich des Lebens®.

,Schon lockt nicht mehr das Wunder der lagunen
Das allumworbene triimmergrosse Rom
Wie herber eichen duft und rebenbliiten
Wie sie die Deines volkes hort behiiten —

Wie Deine wogen — lebengriiner Strom!”**

Nicht mehr Venedig und Rom ziehen den Dichter an, sondern Deutschland und

der heimatliche Rhein mit dem Schatz der Nibelungen treten an ihre Stelle. Und

*I Jan SteinhauBen: "Aristokraten aus Not" und ihre "Philosophie der zu hoch hingenden
Trauben": Nietzsche-Rezeption und literarische Produktion von Homosexuellen in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts: Thomas Mann, Stefan George, Ernst Bertram, Hugo von
Hofmannsthal u. a., Wiirzburg 2001, S. 286.

2 SWIX, 107

* Das Gedicht ,,HELFER VON DAMALS! RICHTTAG RUCKT HERAN*, SW VIII, 38,
wird hier als Distanzierung Georges von Mallarmé und dem frithen Beeindrucktsein durch
den franzdsischen Symbolismus verstanden.

“sw V, 14 ,,Du wirst nicht mehr die lauten fahrten preisen*

-11 -



zu Beginn des ,,Stern des Bundes* wird der Dichter durch Maximin endgiiltig

von der ,sucht der ferne’ erlost.

Wo bestes blut uns sog die sucht der ferne ...
Da kamst du spross aus unsrem eignen stamm
Schon wie kein bild und greitbar wie kein traum

Im nackten glanz des gottes uns entgegen [...]"

Das (man muss sagen griechische) Wunder kann nur in Deutschland neu
eingepflanzt werden. Dieses Wunder der ,geistigen Zeugung’ (und somit mit
Maximin identisch), wird dem Dichter vom Pan im Siiden geoffenbart: ,,Einst
lag ich am siidmeer / Tief-vegrimt wie der Vorfahr / Auf geplattetem fels“.* In
duBerster Not ,,Holten die Himmlischen gnidig / Ihr leztes geheimnis .. [...].“*
Dieses letzte Geheimnis ist, wie gesagt, alt und wohlbekannt: es ist die
platonische ,geistige Zeugung’, die hier in einem eklatanten mythologischen
Anachronismus*® von den oberen, d.h. olympischen Géttern neu erfunden wird.
Neu daran ist nur, dass sie, die ,geistige Zeugung’, nach Deutschland importiert
werden muss und dass sie dort vom lyrischen Ich als Gegenpol zum
miitterlichen Untergrund gesehen wird. Hier — in Deutschland -- gibt es viel zu
zeugen, der miitterliche (deutsche) Untergrund bietet dafiir offensichtlich
reichlich ,Material’. Die ,geistige Zeugung’ wird folglich als Uberwindung der
matriachalen Welt oder als ihre Integration in eine hohere Art der Zeugung als
der korperlichen -- eben der geistigen, d.h. minnlichen — gesehen. Im Templer-
Gedicht wurde die ,groe ndhrerin’ vom Maéannerbund noch mit Gewalt zum

Weiterzeugen gezwungen:

* SW VIII, 8

* SW IX, 47 — Vermutlich liegt hier eine Analogie zu Nietzsches Zarathustra-Erlebnis vor.
TSW IX, 46

* Denn man muss sich fragen: Existieren die griechischen Gotter noch oder sind sie
préaexistent (ewig) wie Georges Heidentum in ihm schon immer existiert hat (siehe S. 1 dieses
Beitrages)? Die Formulierung ,leztes geheimnis’ deutet darauf hin, dass es sich — zumindest
auf absehbare Zeit — um die letzte Epiphanie der Gotter handelt, die gleichsam aus
Verzweiflung und im letzten Augenblick noch einmal in den Weltenlauf eingreifen miissen.

-12-



So kann nur einer der sie stets befocht

Und zwang und nie verfuhr nach ihrem rechte
Die hand ihr pressen, packen ihre flechte,
Dass sie ihr werk willfahrig wieder treibt:

Den leib vergottet und den gott verleibt.*’

Die letzte Zeile beschreibt die ,geistige Zeugung’ bzw. (besser) die Integration
des miitterlichen Urgrundes, ebenso wie im Gedicht ,Geheimes Deutschland’, in
ein mannliches Konzept.>

Im Grunde verkorpert der deutsche Gott Maximin damit auch die Nietzsche-

anische Forderung nach Diesseitigkeit (,, — Heiden sind Alle, die Ja zum Leben

* SW VI/VIL 53 -- Wie die letzte Strophe des ,Templer-Gedichtes’ auch verstanden werden
kann, zeigt boswillig Rudolf Borchardt in seinem in italienischer Sprache geschriebenen
Nachruf auf Stefan George aus dem Jahre 1933, in dem er diese Verse mit Georges Gedicht
,Porta Nigra’ — ein ,componimento satanico’ -- in Verbindung bringt und den in diesem
Gedicht auftretenden Manlius (= Schuler) als ,barbassa’ (Strichjunge) der romischen
Legiondre bezeichnet. Georges Lebensprojekt sei es gewesen, die Homosexualitit in
Deutschland als Doktrin durchzusetzen. Das sei ihm gelungen. Die letzten vier Zeilen des
Templer-Gedichtes werden am Ende des hier folgenden italienischen Zitates mit der ,1’oscena
bestemmia’ (dem obszonen Fluch) des Knaben Manlius in ,Porta Nigra’ gleichgesetzt: ,, Tale
il progetto [scil. seine ,,verhdngnisvollen Geliiste zu befriedigen und gleichzeitig zu lautern®]
preso a realizzare prima cautissimamente [...] sotto il riparo della metafora e del mistero, poi
vie piu che s’avanzava e che la ragion del mondo che ebbe fredissmima e infallibila I’aveva
convinto che in quel mondo in sfacelo [...] poteva osare liberalmente, sempre piu
rinfrancandosi, finché un libro di liriche stupende eresse a dio un povero Batillo mortogli
imponendone alla setta la venerazione, e qualche anno dopo in un componimento satanico che
rimarra proverbio, a un portento della sua fantasia malevola, il barbassa dei legionari Romani,
spettro errante, sotto gli antri di Porta Nigra di Treviri, mise in bocca 1’oscena bestemmia
contro la Civilta moderna, e in un altro dello stesso libro ai Ser Brunetti di tutti i secoli
rivendico la Gloria d’avere essi soli, da un evo all’altro salvato il Mondo dalla morte gia
impendente [...].“ Es folgen die letzten vier Zeilen des Templer-Gedichtes in Borchardts
Ubersetzung ins Italienische. Siehe: Rudolf Borchardt: Stefan George (1868-1933) Aus dem
Nachlass herausgegeben von Gerhard Schuster. In: Kai Kauffmann: Das wilde Fleisch der
Zeit, Stuttgart 2004, S. 196-217, hier: S. 215f. (S. 220-245 findet sich eine
,Arbeitsiibersetzung’ des unvollendeten Nachrufs ins Deutsche). -- Zu Georges Zeitgedicht
,Porta Nigra’ siehe jetzt: Wolfgang Braungart: Archdologische Imagination als poetische
Kulturkritik. Stefan Georges Gedicht <Porta Nigra> und sein <kosmischer» Kontext (Alfred
Schuler). In: Eva Kocziszky (Hg): Ruinen in der Moderne - Archdologie und die Kiinste,
Berlin 2011, S. 293-310.

% Siehe dazu: D&rr, Muttermythos (Anm. 3), S. 324ff. (Interpretation von ,Geheimes
Deutschland’).

- 13-



sagen, denen ,Gott* das Wort fiir das groBe Ja zu allen Dingen ist [...]*).”" Er ist
die leibhafte Darstellung eines neuen, das reine Diesseits bejahenden Lebens-
gefiihls und damit zugleich die Verkdrperung der (ménnlichen) deutschen
Jugend (so schon C. David®) das ist er jedenfalls in seiner endgiiltigen, spdteren
Konzeption, wenn man, wie C. David, zwei Stadien oder mehrere
Verkorperungen des Géttlichen bei George unterscheiden will.”

George versucht mit seiner Maximin-Religion auch ikonographisch an iiber-
lieferte antike Religionsformen, wie den Antinoos-Kult, anzuschliefen. Auch
dieser Kult wird mutatis mutandis nach Deutschland verpflanzt und mit Hilfe
der Photographie auf Maximilian Kronberger libertragen. Esther Siinderhauf hat
kiirzlich gezeigt, wie in den Maximin-Kult zahlreiche Elemente der von Kaiser

Hadrian im rémischen Reich verbreiteten Verehrung des Antinoos iibernommen

wurden:

Auf der Titelseite des Maximin-Gedenkbuches, das George 1907 fiir seinen im Jahr 1904 mit
nur sechzehn Jahren verstorbenen ,Liebling’ herausgegeben hatte, wird Maximin auf einem
Foto als erosgleicher Jiingling und als lebendige Statue stilisiert [...]. Der ,Urbild’-Charakter
Maximins wird durch ikonographische Beziige auf die Antike hervorgehoben. In Anlehnung
an die Typologie des Antinoos — des Lieblings des Kaisers Hadrian — erscheint der Knabe als
Biiste im verlorenen Profil von rechts, das dunkle, wie bei Antinoos von einem Blitterkranz
bekronte Haar rahmt das Gesicht mit den ebenméfigen Ziigen. Das Inkarnat des Gesichtes
und des nackten Oberkorpers setzt sich hell vom dunklen Hintergrund ab. In seiner linken

Hand triigt er wie der Antinoos Braschi im Vatikan einen Stab [...].>*

°! Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bénden. Hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980, Bd. 6, Antichrist, S.
239.

> David, George (Anm. 10), S. 270 uf. und S. 307uf.: Das Mysterium der ,geistigen
Zeugung’ ist es, das dem Dichter erlaubt, von nun an neue Menschen hervorzubringen.
Maximin ist der erste einer Reihe. [...] Er ist der unerschopfliche SchoB3, der den Geist
aufnimmt und die Sohne des Gottes empfingt. Diese Nachkommenschaft auf Erden
reprasentiert den Gott, verkorpert ihn, verewigt ithn. Maximin ist nur mehr der Erwecker.*

>* Ebda. S. 270ff.

>* Siinderhauf, Griechensehnsucht (Anm. 29), S. 223.

- 14 -



Auch diese ikonographischen Anleihen werden somit Teil der Bricolage.

1,4 Zum poetologischen Aspekt der Maximin-Gestalt

Die Maximin-Religion ist nach Georges Auffassung nur in der Dichtung und
nur als Dichtung méglich.” Hiermit gewéhrt sie auch die Moglichkeit, die Welt

dichterisch neu zu gestalten, eine Moglichkeit, die z.B. Hofmannsthal nicht hat:

DER leer gehdus — ein stumpfes Waffen DER:
Die eingereihten und die riickgewandten |...]

Bringt kranz und krone fiir den Ungenannten!“

Durch das Maximin-Erlebnis kann George weiterdichten, den Dingen neue
Namen geben, werden ihm ,, [...] Rausch und Helle [...] " zuteil.
Hofmannsthal hat ein solch {iberh6hendes Erlebnis offensichtlich nicht. Sein
,Chandos-Brief* zeigt vielmehr die Unmoglichkeit einer Benennung der
Gegenstinde, die Worte zerfallen dem Lord ,, [...] im Munde wie modrige

Pilze*.”® Wihrend Hofmannsthal aus Georges Perspektive zu den ,eingereihten

>> So auch Lothar van Laak in: Stefan George und sein Kreis. Ein Handbuch. Hrsg. v. A.
Aurnhammer/W. Braungart/St. Breuer/U. Oelmann -- In Gemeinschaft mit Kauffmann, Kai,
Red. Wégenbaur, Birgit, Berlin 2012, Bd. 2, S. 763. -- Die Dichtung bietet somit auch die
Grundlage des Ritus und des Kultes, die im George-Kreis gepflegt wurden. Wie Wolfgang
Braungart: Asthetischer Katholizismus: Stefan Georges Rituale der Literatur. Tiibingen 1997
richtig zeigt, ist diese rituelle und kultische Funktion schon frith im Werk Georges
ausgeprigt, sie gewinnt aber mit der Verfestigung des Kreises nach dem ,Erscheinen’
Maximins eine noch stirkere Bedeutung. Siehe S. 108ff.

°® SW VIII, 37 — Siehe dazu auch: Dérr, Muttermythos (Anm. 3), S. 351ff.

> SW VIII, 9

. [...] die abstrakten Worte, deren sich doch die Zunge naturgemiB3 bedienen mul}, um
irgendwelches Urtheil an den Tag zu geben, zerfielen mir im Munde wie modrige Pilze.
Siehe: Hugo von Hofmannsthal: Ein Brief. In: Ders.: Gesammelte Werke in Einzelausgaben.
Hg. von Herbert Steiner, Prosa Bd. 2, Frankfurt am Main 1959, S. 7-20, hier S. 12. --
Massimo Cacciari liest den ,Chandos-Brief* im Kontext einer Interpretation der Dichtung
Georges und hebt dabei ,, ... il potere del linguaggio poetico [...] ” Georges hervor: ,,Qui [scil.
im ,Chandos-Brief*] si esprime nella sua immediatezza la perdita del rapporto semantico —

-15-



gehort — denen er seinen utopisch gewendeten ménnlichen Eros entgegenstellt —
scheint sich die Formulierung ,die riickgewandten‘ auf die Kosmiker zu
beziehen, denn sie wollen einen gewesenen Zustand restituieren. Zwar haben sie
Waffen -- sie sind also nicht nur ein ,leer Gehdus® wie Chandos-Hofmannsthal —
aber diese Waffen sind stumpf, da sie Gewesenes mit alten Worten bezeichnen.

Der Absage an das ,leer gehdus’ geht die Beschreibung dessen voraus, was das

lyrische Ich gewagt hat und was es dadurch erreicht hat:

Bangt nicht vor rissen briichen wunden schrammen,
Der zauber der zerstiickt stellt neu zusammen.
Jed ding wie vordem heil und schon genest

Nur dass unmerkbar neuer hauch drin west.>’

Der zerrissene (,zerstlickte‘) Dionysos (Zagreus) wird als Voraussetzung fiir die
Neubenennung der Welt gesehen, er gewihrleistet die ,restitutio in integrum’,
die Wiederherstellung des paradiesischen Zustandes. (,Der zauber der zerstiickt
stellt neu zusammen*®). Dass in der Schlusszeile Maximin (,,Bringt kranz und

n'(‘60

krone fiir den Ungenannte ) erscheint, heifit: dass er — anders als das ,leer

gehdus’ -- liber den dionysischen Zauber, der ,jed ding’ ,heil’ macht, verfiigt.

ma, ancor piu l‘abbandono dell‘utopia georghiana sul potere del linguaggio poetico, la sua
possibilita d‘essere sintesi di forma e materia [meine Hervorhebungen, G.D.] — che il suo dire
possa essere ,corpo‘ della Stimmung ,autonoma‘, ,interiore. [...] La sua [des Chandos-
Briefes] straordinaria importanza sta nell‘essere documento crudo, senza appello, della
dissoluzione delle ragioni stesse sia della lirica della Nervenkunst sia alla risposta a essa
propria di George.” Siehe: Massimo Cacciari: Krisis — Saggio sulla crisi del pensiero negativo
da Nietzsche a Wittgenstein, Milano 1977, S. 165.

* SW VIII, 37

%' SW VIIL, 37

- 16 -



I, 5 Vorgeschichte und Voraussetzungen der Maximin-Gestalt

a) Ob die Stiftung der Maximin-Religion eine logische Folge von im Werk
Georges frith angelegten Tendenzen ist, kann hier nicht im einzelnen erdrtert
werden. Dass der Engel des Vorspiels eine Priafiguration Maximins darstellt,
lasst sich nicht bezweifeln, ob aber schon im ,Kindlichen Konigtum’ des jungen
George die Wegrichtung vorgezeichnet war, mag hier dahingestellt bleiben. Und
Algabal: Ist Algabal eine Prifiguration Maximins? Nein; aber eine friihe
Projektion des Dichters in die Antike, jedoch in Nédhe zur franzosischen
Décadence, auf die Maximin eine spdte Antwort darstellt.

b) Maximin ist andererseits nur als Antwort auf die kosmische Herausforderung
zu verstehen -- darin stimmt die Forschung seit Claude David fast einhellig
iiberein.’’ Dass Schulers Auffassung vom Sonnenknaben® das Modell fiir
Georges Maximin-Gestalt abgegeben hat,”’ auch dazu konnen hier nur einige
Hinweise gegeben werden.

In der heidnischen Gnosis Alfred Schulers, des Impulsgebers der kosmischen
Runde, steht der Sonnenknabe, als pathisches Kind der Grofien Mutter, fiir einen

immer wieder aus dem mythischen Geschehen auftauchenden Lichtpunkt der

! Thomas Karlauf: Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, Miinchen 2007; in der
vorhergehenden Forschung vertreten diese Auffassung: Jost, Elite (Anm. 10), David, George
(Anm. 10) dann: Gerhard Plumpe: Alfred Schuler. Chaos und Neubeginn. Zur Funktion des
Mythos in der Moderne, Berlin 1978; Marita Keilson-Lauritz: Von der Liebe die Freundschaft
heiit. Zur Homoerotik im Werk Stefan Georges, Berlin/W. 1987; Richard Faber:
Mainnerrunde mit Gréfin: die ,,Kosmiker* Derleth, George, Klages, Schuler, Wolfskehl und
Franziska zu Reventlow; mit einem Nachdruck des ,,Schwabinger Beobachters,* Frankfurt am
Main 1994; Stefan Breuer: Asthetischer Fundamentalismus — Stefan George und der deutsche
Antimodernismus, Darmstadt 1995; Geret Luhr: Asthetische Kritik der Moderne: iiber das
Verhiltnis Walter Benjamins und der jiidischen Intelligenz zu Stefan George, Marburg an der
Lahn 2002, D6rr, Muttermythos (Anm. 3).

2 Der Sonnenknabe steht im Zentrum von Schulers gnostischer Welt- und
Geschichtsdeutung, siehe: Alfred Schuler: Cosmogonische Augen. Gesammelte Schriften.
Hrsg., kommentiert und eingeleitet von Baal Miiller, Paderborn 1997, S. 264-268.

% Hier soll aber auf eine wesentliche Differenz hingewiesen werden. Wihrend Schuler sich
selbst als Sonnenknaben (puer pathicus) sieht (der natiirlich viele Verkorperungen haben
kann), braucht George einen ,Sonnenknaben‘. Er selbst ernennt, in einem ,,voluntaristischen
Akt Maximilian Kronberger zum Gott. Siehe: Braungart, Katholizismus (Anm. 55), S. 246.

-17 -



Weltgeschichte, der periodisch dunkle Phasen dieser ablost (gnostischer
Hintergrund).** Auch nach Thomas Karlauf ist Maximin als Gegenentwurf zum

Schulerschen Sonnenknaben zu verstehen:

Maximin war die Antwort Georges auf die Herausforderungen von Klages und Schuler. In
ihm prisentierte George das ersehnte, in Hunderten von Jahren einmal auftretende Sonnen-

kind.®

c¢) Maximin kann und muss auch als Konsequenz und Weiterfithrung von
Nietzsches Diesseitsphilosophie® gesehen: ,die qual der zweiheit’ kann auch
auf das Diesseits und das Jenseits bezogen werden, nicht nur auf die ,,doppel-
schone”’ von dionysisch und apollinisch.

Nietzsches bekannter Aphorismus ,, — Heiden sind Alle, die Ja zum Leben
sagen, denen ,Gott* das Wort fiir das groBe Ja zu allen Dingen ist [...]“*"
beschreibt die Funktion und die Aufgabe Maximins, wie sie George seit dem
,Siebenten Ring’ darstellt: er ist als Gott das grofle Ja zum Leben.

Mit seiner Religion der Diesseitigkeit steht George also in direkter Nachfolge
Nietzsches; (sieche auch Zarathustras Mahnung: ,,Bleibt mir der Erde treu, meine
Briider [...]“.*”) Wihrend Nietzsche aber bei der Forderung nach einem neuen
Diesseits verblieb, lasst George diese Lehre von seinem Gott verkiinden. Anders
als bei Nietzsche, der nach George in eisigen Hohen vereinsamte (,,Dort ist kein

«70

weg mehr iiber eisige felsen®’") gibt es bei George eine posteschatologische

6% Zu Schulers ,gnostischer’ Religion siche: Dorr, Muttermythos (Anm. 3), S. 260-278.

%5 Karlauf, George (wie Anm. 61), S. 333.

% Edgar Salin: Um Stefan George, Miinchen/Diisseldorf 1954, S. 269, erinnert sich an ein
Gesprich mit George tiber Goethe und Nietzsche, in dem George gesagt habe, ,, [...] der neue
Zustand und die neue Aufgabe lasse sich mit einem Namen zusammenfassen: Nietzsche.*

7 SW VIII, 9.

% Wie Anm. 50.

% Nietzsche, Zarathustra, Von der schenkenden Tugend; das Zitat steht in folgendem
Kontext: ,,Bleibt mir der Erde treu, meine Briider, mit der Macht eurer Tugend! Eure
schenkende Liebe und eure Erkenntnis diene dem Sinne der Erde! Also bitte und beschwore
ich euch.* Colli/ Montinari, Nietzsche, Bd. 4 (Anm. 50), S. 99.

O SW VI/VII, 13

- 18 -



Situation: “Sich bannen in den kreis den liebe schlieBt ..«,”" d.h. das Heil ist
eingetreten, judisch-christlich gesprochen: der Messias, der Erloser ist — im
Bund, im Kreis — da.

Und wihrend der spite Nietzsche eine Wiederkehr des griechischen Gottes
Dionysos erhoffte, am Ende seines Weges gar mit diesem Gott verschmolz
(Wahnsinnsbriefe),”” setzt George seinen Gott zwar aus disparaten antiken,
neoantiken, christlichen und germanischen Elementen zusammen -- sein Gott ist
im Gegensatz zu Nietzsches Dionysos aber ein nationaler, ein deutscher Gott,

auch wenn er einen lateinischen Namen tragt.

1,6 Deutungsmoglichkeiten der Maximin-Gestalt

Ist Maximin fiir George womdglich das, was fiir Heidegger seine Rektoratsrede
war, nidmlich der Versuch, die ,ontologische Differenz’ zwischen dem Sein und
dem Seienden zu tiberspringen, wie Claus-Arthur Scheier spekuliert?”

Die Maximin-Gestalt fiihrt (fiir George und die seinen) zwar zu einer Reduktion
der komplexen Zusammenhdnge der Moderne -- insofern schlief3t sie fiir George
die ontologische Differenz zwischen Sein und Seiendem -- sie stellt aber
andererseits selbst ein hochkomplexes Bedeutungsgeflecht dar, das (bewusst?)
verschiedene Interpretationsmoglichkeiten zuldsst. Diese Figur musste stark
aufgeladen werden, musste viele Projektionen speichern, um ihre verschiedenen

religiosen Funktionen erfiillen zu konnen.

' GA VI/VIL, 13 — Ausfithrlich zu Nietzsche und George siche: Wolfgang Braungart:
Georges Nietzsche — ,,Versuch einer Selbstkritik”. In: Jahrbuch des Freien Deutschen
Hochstifts, 2004, S. 234-258.

72 Siche: Joachim Kohler: Friedrich Nietzsche und Cosima Wagner — Die Schule der
Unterwerfung, Berlin 1996, S. 194f.

7 Claus-Arthur Scheier: Maximins Lichtung — Philosophische Bemerkungen zu Georges
Gott. In: George-Jahrbuch 1, 1996-97, S. 81-106, hier S. 105: ,Inwiefern Heidegger 1933
selber der Gefahr erlag, die ,ontlogische Differenz’ vorstellend zu iiberspringen, mag hier
dahingestellt bleiben.*

-19 -



a) Die uns heute fremd erscheinende Maximin-Gestalt passte nur zu gut in ihre
Zeit, wie zwel ganz unterschiedliche Forscher zeigen. Die Zeit schien formlich
auf diesen jugendlichen Knabengott zu warten: Zunédchst kommt der jiidische

Historiker George Mosse zu Wort:

Dass im Zirkel um George der Homoerotismus als Bedingung des nationalen Wiederer-
wachens gesehen wurde, ist sicher eine der liberraschendsten Konsequenzen der Wiederent-

deckung des Korpers [um die Jahrhundertwende].”

Der nationale, ja nationalistische, Aspekt der Maximin-Gestalt sollte also nicht
uibersehen werden.

Kiirzlich hat Esther Siinderhauf in ihrer interdisziplindren Arbeit zur
Winckelmann-Rezeption in Deutschland von 1840-1945 Mosses Sichtweise

bestatigt:

Parallel zur Aufwertung des ménnlichen Korpers und der ,minnlichen’ Asthetik ist seit der
Jahrhundertwende eine geradezu kultische Verehrung des ,Jiinglings’ zu beobachten, in
dessen Mittelpunkt der Junge bzw. der junge Mann zwischen zehn und zwanzig Jahren stand.
Ein erster Hohepunkt des Jiinglingskults ist zwischen 1900 und dem Ausbruch des ersten
Weltkriegs anzusiedeln. Der schone ,Jingling” wurde als Wiedergeburt des antiken Eros
gefeiert [...]. [...] Der Kult entstand im Spannungsfeld von [...] Homoerotik und Antikebe-

geisterung.”

b) Maximin-Gestalt unter dem Aspekt der Geschlechterforschung

Die Maximin-Gestalt kann (und wurde schon =zahlreiche Male) unter

verschiedenen Gesichtspunkten interpretiert.

™ George Mosse: Nationalismus und Sexualitit, biirgerliche Moral und sexuelle Normen,
Miinchen 1985, S. 66. Weiter heifit es bei Mosse: ,,Der méinnliche Eros wurde eine konstante
Obsession des modernen Nationalismus. Der deutsche Nationalismus war vor allem auf eine
Gemeinschaft von Méannern gegriindet.“ Ebda. S. 71.
7 Siinderhauf, Griechensehnsucht (Anm. 29), S. 212.

-20 -



Hier soll nicht der eben erwihnte politische oder nationale Aspekt weiterverfolgt
werden, sondern auf eine andere Moglichkeit der Interpretation eingegangen
werden, ndmlich die der Geschlechterforschung, zumal diese sich gut zum hier
in den Vordergrund gestellten neomy-thischen Kontext in Beziehung setzen
lasst.

Jan SteinhaufBlen hat in seiner Arbeit ,,Aristokraten aus Not und ihre Philosophie
der zu hoch hingenden Trauben* gezeigt, dass die von George als
iibergeschlechtlich definierte Liebe des weltschaffenden Eros, eine Liebe von

der, nach George, das verhirnlichte Zeitalter nichts ahne, androgyn konstruiert

sei.’® Dass George diese, seine seelische Lage nicht als widerspriichlich

empfunden habe, zeige sich in dem Gedicht:

Ich bin der Eine und bin Beide
Ich bin der zeuger bin der schooss
Ich bin der degen und die scheide

Ich bin das opfer bin der stoss
Ich bin die sicht und bin der seher

Ich bin der bogen bin der bolz

Ich bin der altar und der fleher

Ich bin das feuer und das holz

Ich bin der reiche bin der bare

Ich bin das zeichen bin der sinn
Ich bin der schatten bin der wahre

Ich bin ein end und ein beginn.”’

’® Steinhausen, Aristokraten (Anm. 41), S. 415. ,,Das Geschlecht wird [scil. von George und
Gundolf] nicht binér, sondern androgyn und iibergeschlechtlich konstruiert. George selbst hat
seine seelische Lage dabei nicht als widerspriichlich reflektiert. Die Welt selbst war nur in der
Einheit des bindren Gegensatzes denkbar. Mann und Weib waren in einem Korper vereint.*

77 SW VIII, 27. Zu diesem Gedicht gibt es eine Aufzeichnung von Edith Landmann,
Gespriache (Anm. 5), S. 21, FN 1, die einen eindeutigen, aber doch eher kryptischen, Bezug
zu Maximin herstellt: ,,Er las das ,Ich bin der eine und bin beide [...]” wie einer, der es [?]
erduldet [!] hatte und der es nun als ein Erlittenes aussagte. (Womit zusammenhéngt, dass
dies Gedicht, dessen die Mystiker so sehr sich freuen, keinen Bezug auf das All und
iiberhaupt keinen metaphysischen Sinn hat, dass es vielmehr wortlich und aus dem

221 -



Ganz offensichtlich sieht sich das lyrische Ich in diesem Gedicht als Zeuger und
Gebirer zugleich. Wie bei Schuler sind hier ménnliche Gebéarphantasien
festzustellen, die sich allerdings auf das geistige Gebidren beziehen, so wie
Maximin aus der ,,Sternenzeugung“ hervorgegangen, aus dem Geistigen
geboren sei. Steinhausen zeigt nun weiter, dass das lyrische Ich im Maximin-
Zyklus wiederholt in der Rolle der sich einem Gott hingebenden Frau dargestellt
wird. ,,Da schon dein same den ich trug in fahr / Und aus mir nédhrte und erzog
in noten*.”® Zweifellos wird hier von einem Mann ein wohl geistiger Embryo
gendhrt. In Bezug auf solche Stellen habe Gundolf fiir George offensichtlich das
Konzept der Androgynitit des Menschen vertreten, in der der
Geschlechtsdimorphismus aufgehoben sei.

Steinhausen zeigt also die geistige Zeugung als eine Funktion, in der das
lyrische Ich die ménnliche und weibliche Funktion (eben im Prozess der
geistigen Zeugung) libernehmen kann. Zu Recht spricht er also von minnlichen
Gebarphantasien. ,,Den Gebdrakt nahm hier in Umkehrung des biologischen
Fortpflanzungsaktes der Mann vor. In diesem Sinne war er Erzeuger und
Gebirer und, wie Gott oder der Dichter, Schopfer.” Diese Deutung ldsst sich
leicht mit den mythologischen Aspekten der Maximin-Religion verbinden. Die
grofle Urmutter ist, jedenfalls nach Schuler, ebenfalls androgyn (auch bei Plato
ist, wie gesagt, das vollkommene Urwesen — zumindest zu einem Drittel --
androgyn). Genau diese Androgynitidt konnte der Archdologe Hans von Prott,

der im ,Geheimen Deutschland’ als positive Figur dargestellt wird, nicht

Zusammenhang heraus zu verstehen ist als sein eigenes Erlebnis in seiner Beziehung zu
Maximin).*

7S SW VIII, 20

7 SteinhauBen, Aristokraten (Anm. 41), S. 295. SteinhauBen bezieht sich hier auf
Hildebrandts Deutung der Platon-Rezeption im George-Kreis. Siehe dazu auch S. 416:
,George selbst hatte offensichtlich Gebarphantasien und driickte mehrfach die Rolle einer
werdenden Mutter aus [sic], die empfing und gebar, allerdings im geistigen Stoff.“ Und noch
pointierter: ,,George war Gott-Mutter und Gott-Vater in einem.“ Ebda. S. 417. — Zu diesem
Thema siehe jetzt: Christine Kanz: Maternale Moderne: Minnliche Gebéarphantasien
zwischen Kultur und Wissenschaft (1890-1933), Miinchen 2009.

-2



ertragen; weshalb er Selbstmord beging (,,Und sprang in die schiumenden
fluten®).* Unter dem Eindruck einer grisslichen Vision der Urmutter auf dem
Peloponnes, in der diese die Bedingung fiir den olympischen Gotterhimmel
darstellte, war der junge Archiologe Hans von Prott sich seiner eigenen
Androgynitdt bewusst geworden. George, der Protts Schicksal im ,,Geheimen
Deutschland mythologisiert, hat fiir sich selbst ,die ,qual der zweiheit’, hier
den Geschlechterdualismus, iiberwunden. Maximin hat ihm die Uberwindung
dieser schaurigen Vision ermoglicht. Die Authebung der ,qual der zweiheit’
bedeutet folglich auch die Authebung des Geschlechterdualismus’ bzw. seine
Integration in ein umfassendes Ganzes. Auch das kann als ein postescha-
tologischer Zustand oder als Erlosung verstanden werden.

Bei Breuer erscheint George zudem verschiedene Male als Mutter (seiner

Jiinger). So heif3t es:

George [...] war in letzter Instanz keine Vaterfigur, sondern — eine Mutter. Er wirkte
schiitzend und ndhrend, wehrte fremde und feindliche Kréfte ab und verschmolz in geradezu

symbiotischer Weise mit seinen Geschopfen. '

Einmal wird er gar als ,,groBe[n] Mutter“® bezeichnet. Ironischerweise stiinde
also an der Spitze des Médnnerbundes die ,Magna Mater‘. George ,, [...] empfand

“83 50 auch

sich offenbar als ,Urmutter’ seines ,Neuen Reiches’ [...]
SteinhauBBen. Dass sich George selbst als Mutter gesehen hat, belegt auch ein
kurzes Gespriach, das Edith Landmann iiberliefert. George spricht nach seiner

Ankunft in Basel mit Edith Landmann, gleichsam von Frau zu Frau: ,,’Hétten

% SW IX, 47. — In Wirklichkeit hat sich Hans von Prott erschossen. Siche zu Hans von Prott:
Claus Viktor Bock und C.M. Stibbe: Stefan George und die Gottervision des Archidologen
Hans von Prott. In: Castrum Peregrini Nummer 145. S. 5-34.

*1 Breuer, Fundamentalismus (Anm. 13), S. 60.

82 Breuer, Fundamentalismus (Anm. 13), S. 148.

%3 SteinhauBen, Aristokraten (Anm. 41), S. 416. Anm. 41.

-23 .



Sie das flir moglich gehalten?’ damit trat er aus dem Wagen in den Garten. Wie

es den Kindern gehe? ,Gut ? Ja, meinen auch’ «**

IT Merkmale der Maximin-Religion: Bildungs- bzw. Intellektuellen-Religion:
Intramundanitit, Konkurrenz zum Christentum, intramundane Eschatologie

II.1 Bildungs- bzw. Intellektuellen-Religion

Hier ist noch einmal, wie eingangs schon angemerkt, auf die Begriffe Bildungs-
bzw. Intellektuellen-Religion zuriickzukommen

Georges Antike-Bild und somit seine Maximin-Religion sind auch durch seine
ausgedehnten  Lektiiren und Kenntnisse auf den  Gebieten der
Religionsgeschichte und der Ethnologie bestimmt. Man kann seine neue
Religion, die ein schlagendes Beispiel fiir den Umschlag von Bildungswissen in
Erlosungswissen darstellt, deshalb auch als Intellektuellen-Religion®’ bezeich-
nen. Es ist belegt, dass Georges Kenntnisse der antiken Mysterien-Religionen
auBerordentlich weitlaufig waren, gleichsam auf dem jeweils neuesten
Forschungsstand. So kannte er z.B. die, in franzdsischer Sprache geschriebenen,
heute noch lesenswerten Werke des belgischen Religionshistorikers Franz
Cumont zum Mithras-Kult,*® aber auch die zeitgendssische Ethnologie verfolgte

er — vor allem wegen der dort geschilderten Adoptionsriten®” — aufmerksam.

# Landmann, Gespriche (Anm. 5), S. 67, (Juli 1919).

% Siehe: Breuer, Fundamentalismus (Anm. 13), S. 106.

% Nachweise bei Morwitz, Kommentar (Anm. 2), zu Cumont (Mithras) siche: S. 159; dass der
Mithras-Kult eine Religion war, zu der ausschlieBlich Manner (Soldaten) Zugang hatten,
konnte Georges Interesse an ihm mitbestimmt haben; Hinweise auf das ,corpus hermeticum’
und Reitzenstein sieche Ebda. S. 453. — Zur heutigen wissenschaftlichen Beurteilung von
Dumonts Leistung siehe: Manfred Clauss: Mithras — Kult und Mysterium. Darmstadt 2012, S.
7.

7 Morwitz, Kommentar (Anm. 2), S. 442: ,,Wegen der Begriindung der Sohnschaft verfolgte
der Dichter die Adoptionsriten der verschiedenen Volker und Zeiten.*

-4 -



Uberliefert ist die Aussage: ,,Nietzsche kannte die Philosophen, ich kenne die
Indianer.«®®

George revitalisiert nicht die griechische Religion — wie er vielleicht selbst
geglaubt hat (siche Anmerkung 2) -- , sondern er schafft eine neue, intramun-
dane Religion der Diesseitigkeit, die mit modern gedeuteter griechischer
Begrifflichkeit und Mythologie und zahlreichen wissenschaftlichen Kenntnissen
aus verschiedenen Disziplinen dargestellt wird.

Besonders deutlich ldsst sich der Umschlag von Bildungs- in Erlosungswissen
an Georges Lektiire von Kurt Breysigs 1905 erschienenem Buch: Die
Entstehung des Gottesgedankens und der Heilsbringer® zeigen, denn George

hatte die Notwendigkeit des neuen Gottes schon vor Maximins Erscheinen

erkannt; dazu schreibt Breuer:

Stefan George meinte in einem Gesprich im Oktober 1905, er habe es [scil. Breysigs Buch] in
einem Zug durchgelesen. Die Schlussgedanken werde Breysig in seinem nichsten Buch —

wohl dem Maximin-Gedenkbuch — wieder finden.”

Die Tatsache, dass George die Stiftung eines seinen Kreis zusammenhaltenden
Kultes schon vor dem Tode Maximins plante, kommt in einem Gespriach mit

Albert Verwey aus dem Jahre 1910 zum Ausdruck, das Thomas Karlauf zitiert:

88 Nietzsche kannte die Philosophen, aber ich kenne die Indianer‘, meinte Stefan George, als

einmal das Gesprich auf den Denker des Zarathustra kam. Fiir diese Bemerkung verbiirgt sich
Robert Bohringer, die besonderen Kenntnisse Georges in der Volkerkunde hervorhebend: Der
,Meister’ habe nach Rohstoff, nach Urstoff verlangt und von den Wilden alles gewuf3t.*
Werner Miiller: Indianische Welterfahrung. Berlin /Wien, 1981. S. 6. Interessant ist hier die
Formulierung: ,,.Der ,Meister’ habe nach Rohstoff, nach Urstoff verlangt®, weil sie belegt,
dass George fiir die Konzeption seiner kiinftigen Gesellschaft Reflexionsmaterial auch aus
exotischen Bereichen bendtigte. Diese Vermutung wird durch eine dhnliche AuBerung
Georges, die Edith Landmann festgehalten hat, bestitigt: ,,Ich lese jetzt manchmal in der
,Umwertung der Werte’ bei Nietzsche. Wenn man so viel von Philosophie hort, will man
doch auch nicht zuriickbleiben. Er weil} ja furchtbar viel von Philosophie, viel mehr als ich,
aber ich kenne die Indianer. Das hédtte Nietzsche ganz gut getan, wenn er sich da mal
umgesehen hitte. Das gibt ein gutes Korrektiv. Die Geschichte der Werte, die beginnt vor
aller Kultur. Die Philosophie kommt erst sehr spét, aber etwas von dem, woraus sie kommt,
beginnt schon bei den Indianern.* Landmann, Gespriache (Anm. 5), S. 164.

* Berlin 1905.

% Breuer, Asthetischer Fundamentalismus (Anm. 61), S. 122.

_25.-



Als Verwey ihm [George] in dem [...] Gesprdach von 1910 entgegenhielt, ein Dichter diirfe
seinen Genius nicht zum Gegenstand allgemeiner Anbetung erklidren, meinte George erregt,

. . v . . . . . 1
Maximin kénnte auch ein schwarzer Stein sein oder eine griine Kugel.’

Es war dann zwar kein ,schwarzer Stein’, sondern Maximilian Kronberger,
dessen Zusammentreffen mit George zur Griindung einer offenbar benotigten
Religion flihrte — aber nach Georges Aussage wire er, Kronberger, fiir die neue
Religion nicht unbedingt nétig gewesen, ein ,schwarzer Stein’ oder eine ,griine

Kugel’ hitten geniigt.

II, 2 Konkurrenz zum Christentum

Mit Maximin existiert fiir George nur noch ein Gott, die anderen in seiner Lyrik
auftretenden Gotter (z.B. Baldur) werden zu bloBBen Zitaten, die
zusammenhanglos auftauchen konnen oder zu Gottermasken, die Anspriiche
vertreten. Die Zeile ,, [...] Apollo lehnt / geheim an Baldur [...] “** soll z. B. die
Verbindung Deutschlands mit dem antiken Griechenland symbolisieren. Von
einer existenziellen ,Aufladung’ des griechischen oder germanischen Gottes

kann hier nicht die Rede sein.

°! Siche: Karlauf, George (Anm. 61), S. 359. Die Erwihnung des schwarzen Steins diirfte ein
Hinweis auf den Schuler besonders nahe stehenden romischen Knabenkaiser Heliogabal sein,
der seinen Gott, einen schwarzen Stein (einen syrischen Meteoriten) nach Rom brachte, ihn
dort mit der karthagischen Tanit vermihlte, die Attribute aller Gotter in dessen Zelle brachte
und sich selbst mit dem Gott identifizierte. Schuler erwidhnt Heliogabal am Ende seiner
Vortrage ,,Vom Wesen der ewigen Stadt, siehe: Schuler, Augen (Anm. 62), S. 300;
Heliogabal ist — wie bekannt -- auch der Namensgeber fiir Georges ,,Algabal®“. — Auch der
siegreiche Barbar im ,Brand des Tempels’ betet einen ,rohen stein’ an, siche SW IX, 86: ,,Er
betet-heissts -vor einem rohen stein.*

2 SW IX, 26

-26 -



Als moderner Mono-Gott tritt Maximin, ebenfalls ein Mittler, in typologische
Konkurrenz zum christlichen Erloser Jesus Christus.”

Die 2000 Jahre wéhrende christliche, religiose Dominanz erscheint als so
ibermichtig, dass fiir Georges neopagane Religion Anleithen an christlicher
Sprache und christlichen Ritualen nétig werden.”* Auch deswegen muss
Maximin als Erloserfigur typologisch auf Christus bezogen werden. George ist
zudem der Meinung, dass der Katholizismus, anders als der Protestantismus,
authentische Reste heidnischer Religion bis in die Gegenwart aufbewahrt habe.”
Als Kenner der antiken Mysterienreligionen weil3 er, wie viele Elemente z.B.
der Mithras-Religion oder der eleusinischen Mysterien ins Christentum einge-

gangen sind. Der ,, [...] Christ im tanz [...]**

erweist sich als die Projektion einer
heidnischen, prachristlichen Mysterienreligion in die Zukunft, in der Christus
paganisiert wird.

Georges Religionsentwurf ist also auch als Gegenposition zum Christentum zu
verstehen, vor allem als eine implizite und explizite Kritik an dessen
Aufspaltung der Welt in ein Diesseits und ein Jenseits. So kann man in Maximin
als intramundanen, sterblichen Gott (der sich aber in der mannlichen deutschen
Jugend stindig neu verkorpert’’) ein Gegenmodell zu Jesus Christus sehen.

Durch die Maximin-Gestalt erreicht George, wie gesagt, eine radikale Reduktion

der wegen ihrer Komplexitdt abgelehnten Moderne. So verspricht die Anrufung

 George interessierte am christlichen Erloser besonders seine Funktion als Mittler. Siche
dazu: F.W. L‘Ormeau [i.e. Wolfgang Frommel]: Die Christologie Stefan Georges. In:
Castrum Peregrini. 19. 1953. S. 5-137. Hier werden allerdings die Grenzen zwischen
Christentum und Georges Religionsentwurf immer wieder verwischt. — In Gundolf George-
Buch wird der griechische Gott Eros hiufig als Mittler bezeichnet.

** Ubernahmen aus der christlichen Bibel fithren in Georges Lyrik manchmal in die Nihe der
Blasphemie. Siehe (z.B.): ,,Wie in der Biicher Buch spricht der Gesalbte / An jeder
wendewelt: >Ich bin gekommen / Des weibes werke aufzuldsen.<“. SW VIII, 96

> Zu dieser Auffassung scheint George schon als Jugendlicher gekommen zu sein, wie
folgende Erinnerung, die von tiefer Betroffenheit zeugt, belegt: ,,Uber Opfer, Kult und Weihe:
Wie es eine der grofiten Erschiitterungen seiner Jugend gewesen sei, diese Prozession mit dem
Bilde der Maria auf einer Mondsichel: ,Die uralte Isis, die da herumgetragen wurde, was das
bedeutet!’* Landmann, Gespriache (Anm. 5), S. 170. Siehe dazu auch Anmerkung 5.

% SW IX, 59ff. Im Gedicht: GESPRACH DES HERRN MIT DEM ROMISCHEN
HAUPTMANN.

°" David, George (Anm. 10), wie Anm. 52.

_27 -



98

,Denn du bist ein gott der ndhe eine gottliche Prisenz im Diesseits,

sozusagen in nichster Ndhe, auf die man — durch die stindig sich wiederholende
Neuverkorperung des deutschen Gottes in deutschen Jiinglingen -- auch im
Alltag stoBen kann.” Diese Reduktion von Komplexitit durch das Erscheinen
eines neuen, innerweltlichen Gottes lasst sich theologisch oder religionswissen-
schaftlich auch als Erlosung (sieche Umschlag von Bildungs- in Erlosungs-
wissen) bezeichnen. Wie radikal sich George mit seinem Gott von der von ithm
abgelehnten Gegenwart abzugrenzen glaubte, zeigt eindrucksvoll Wilhelm

Emrich in einem &alteren Aufsatz:

Da es ausschlieflich dieser Eine, leibgewordene, irdisch erschienene Gott ist, der den
Zehntausenden, ja einem ganzen Weltzeitalter den Namen und das verbindliche Mal3 gibt,
kann die geschilderte Radikalitdt der eschatologischen Konzeption Georges nicht mehr
erstaunen. Im Gegenteil. Sie ist vollig konsequent, in sich notwendig. Verbindlich ist fiir
George keine abstrakte Idee, kein Postulat der praktischen Vernunft, keine gedankliche
Utopie eines kommenden Reiches der Freiheit, einer besseren Gesellschaftsordnung,
iiberhaupt keine Weltanschauung, iiber die man diskutieren kann und muss, die in
philosophischen oder soziologischen oder auch theologischen Explikationen und Theorien
entwickelt werden konnte. Dies alles ist fiir George ,drusch auf leeres stroh‘. Nur Eines gilt,

der Eine Gott, der konkret, leibhaftig erschien und der alle MaBle und Ordnungen stiftet. 100

* SW VIIL, 71

% Seine Lehre vom Augenblick hinge nach George daran, ,,dass man heidnisch ist, dass man
nicht vom Sinnlichen wegsieht, um das Gottliche zu erfassen, sondern das Goéttliche im
Sinnlichen erfasst. Landmann, Gespriche (Anm. 5), S. 40; siche ergdnzend dazu Jost,
George (Anm 14), S. 66: ,,Die Betonung des Kairos wird gegen den ,Stern des Bundes‘ hin
immer stdrker. In gleicher Weise wuchs die Bedeutung des Menschen. Beides geht Hand in
Hand. Die Diesseitigkeit, die fiir die geforderte Elite Georges so bezeichnend ist, muss auch
aus der Lehre vom Kairos begriffen werden.*

190 Wilhelm Emrich: ,,Sie alle sahen rechts — nur ER sah links* — Zur Eschatologie Stefan
Georges. In: Peter L. Lehmann/Robert Wolff (Hg.): Das Stefan-George-Seminar 1978 in
Bingen am Rhein: eine Dokumentation, Heidelberg 1979, S. 65-78, hier: S. 68.

-28 -



I, 3 (Post-) Eschatologie
Funktion der Maximin-Gestalt in Georges Maximin-Religion und fiir den

George-Kreis

Mit Maximin ist das Heil eingetreten, George (und seine Jiinger) leben in ithrem
Bund somit in einer posteschatologischen Situation, haben fiir sich die Erlosung
erreicht. ,,Du gabst genug mir welten zu bewegen: / Den fussbreit festen grund

«101

worauf ich stehe. Dieser Zustand kann spiter auf die duBere Welt

iibergreifen, vorerst ist aber nur sein Vorhandensein im Kreis bedeutsam. Der

102 SlCh

Dichter aber verwaltet das vom Gott gespendete Heil und ,,deifiziert
dadurch selbst. Er tragt es durch stetig sich wiederholende geistige Zeugung
weiter, denn er hat von seinem Gott den Auftrag dazu erhalten: ,,Mir erstem
ganz Gewandelten vom geiste [...] “.'” George sieht sich selbst als der erste, der
die Botschaft Maximins erfahren und verstanden und der nun die Aufgabe hat,
diese in die Welt zu tragen. (So etwa wie die Apostel nach Pfingsten, oder wie

104

Petrus, auf den Christus seine Kirche bauen will). ™ Dass die Zukunft aber in

einer weltgeschichtlich eschatologischen Perspektive von seiner neuen Maximin

1 SW VIII, 104 - Hinter dieser unverdichtig klingenden Bezugnahme auf einen Ausspruch
des Archimedes (A6g pot mov 6t Kat TV ynv kviow. [Gib mir einen Punkt und ich heble
die Welt aus den Angeln], verbirgt sich Camouflage, wenn man davon ausgeht, dass George
wusste, in welchem Zusammenhang A. Schuler dieses Zitat verwendetet. Die ,Tabula Tertia*“
der ,Kosmogoniae Fragmenta Lucemae Dispersae‘ Schulers lautet: ,,Das Ausgesto3ene hat
den Herrn erwéhlt / Und goldne Throne im verlassnen All. / Des Griechen Sehnsucht heif3t
uns erfiillt./ Zum Hebel ward das AusgestoBene. / Nur ausgestolen wenden wir den Ball.*
Schuler, Augen (Anm. 41), S. 77. Die Umdeutung des Archimedes-Satzes durch Schuler ist
fiir diesen von zentraler Bedeutung, denn Schuler will sagen, da3 nur das ,Ausgestof3ene‘, das
hei3t die Homoerotik, die Welt verdndern konnte, wenn die ,griechische Liebe’ wieder in ihre
urspriingliche sakrale Funktion — wie in der Antike -- eingesetzt wiirde. Nur so wird Schulers
Text verstidndlich: ,,Der Griechen Sehnsucht heisst in uns erfiillt. Zum Hebel [!] ward das
Ausgestossene®. Sollte George diese Schulersche Deutung gekannt haben, miisste man auch
bei ihm das Archimedes-Zitat als Teil einer homoerotischen Soteriologie sehen.

10250 Steffen Martus in: Aurnhammer, Handbuch 2 (Anm. 55), S. 765.

193 SW VIIL, 104. — Hildebrandt, Erinnerungen (Anm. 40), S. 38, deutet diese Stelle anders.

104 George empfand seine Sozialisation innerhalb des Kreises nicht als alternativen
homosexuellen Familienbetrieb, sondern missionarisch als Vorform eines geistigen Reiches,
das die Schonheit des Lebens und des Jiinglings zeugen sollte.” SteinhauBlen, Aristokraten
(Anm. 41), S. 294.

-29.



-Religion bestimmt sein wird, formuliert Stefan George 1917 am Ende seines

Gedichtes ,,Der Krieg®, das er als Einzeldruck erscheinen lie3:

Der kampf entschied sich schon auf sternen: Sieger

Bleibt wer das schutzbild birgt in seinen marken

Und Herr der zukunft wer sich wandeln kann.*!%®

Wie eng die diesem Zitat vorhergehenden, mythologisch kaschierten, Prophezei-
ungen in dem fiir eine breite Offentlichkeit bestimmten Gedicht mit der

Maximin-Religion zusammenhéingen, zeigt Morwitzs Kommentar:

Aus diesen Goétter- und Weltzeitwandlungen schopft der Dichter den Glauben, dass auch die
gegenwirtige Weltzeit der Kriege und dunklen Wirren durch eine Weltzeit [!] des Lichtes
abgelost werden wird, die er im Erscheinen Maximins anbrechen sieht [meine Hervorhebung,

G.D.].'*®

Ebenso bietet der ,fussbreit grund’, den George durch und mit Maximin erreicht
hat, den Ausgangspunkt fiir seine radikale Zeit- und Kulturkritik, wie sie sich in
den ,Zeitgedichten’ manifestiert, ein Thema, das hier nicht vertieft werden

1
kann.'"’

Warum weint Gundolf ? — Oder: von der Parusie zur Eschatologie

Maximin ermoglicht und legitimiert die Griindung des Kreises, des ,Staates’,
durch ihn entsteht die ,ewe’, die George in seinem Kreis verwirklicht sieht, aber
auch die Moglichkeit eines kiinftigen (Neuen) Reiches; durch Maximin ist aber

auch der Gegensatz von zyklischer und linearer Zeit aufgehoben, der Kairos —

' SW IX, 26

1% Morwitz, Kommentar (Anm. 2), S. 425.

197 Siehe dazu jetzt ausfiihrlich: Stefan Breuer: Zeitkritik und Politik, in Aurnhammer,
Handbuch, Bd. 2, (Anm. 55), S. 771-826.

-30 -



die 1m Augenblick verdichtete Ewigkeit oder besser ,ewe’ — wird durch ihn
ermoglicht:

Ich komme nicht ein neues Einmal kiinden:
Aus einer ewe pfeilgeradem willen

Fiihr ich zum reigen reiss ich in den ring.'®

Der intramundane Gott Maximin legitimiert also die Zyklizitit, die Kreis-
formigkeit der Zeit (pfeil/ring); und gerade deshalb garantiert er auch eine
innerweltliche eschatologische Perspektive, die sich in ,ewen’ oder im Kairos

verwirklicht. Als eine solche ,ewe’ sah George, wie gesagt, seinen Kreis.

Der Sinn aber unseres Staates ist dieser: dass fiir eine vielleicht nur kurze Zeit ein Gebilde da
sei, das, aus einer bestimmten Gesinnung hervorgegangen, eine gewisse Hohe des
Menschentums gewéhrleistet. Auch dies ist dann ein ewiger Augenblick wie das griechische

Jahrhundert. Dies erfahren zu haben, ist entscheidend.'”

In Georges eschatologischem Geschichtsmodell wird also der Gegensatz von
linearer und zyklischer (mythischer) Zeitauffassung dadurch aufgehoben, dass
die Bewegung auf das Ende (Eschaton) hin sich nicht in einem einmaligen
jingsten Gericht im Jenseits vollendet, sondern sich intramundan in ,ewen’
zyklisch wiederholen kann.'"’

Die eschatologische Dimension des Kreises ist iiberall spiirbar, sie wird mit
gleichsam missionarischem Eifer herausgestellt. Wie bei Schuler konnte man

111

von einer soteriologischen Homoerotik sprechen. " Da Maximin die ,geistige

Zeugung’ auch fiir die ferne und fernste Zukunft garantiert, ist in Georges

%% SW VIII, 25 -- ,Im Gegensatz zum Willen der Gegenwart, der nach pfeilgerader
Vorwértsbewegung strebt, hat er [scil. der Dichter] den Reigen, den ewigen Rundtanz,
anzufiihren, der in den Ring reisst und den Ring schlieft. Nach Nietzsche ist die ewige
Wiederkehr der Wendepunkt der Geschichte. Morwitz, Kommentar (Anm. 2), S. 352.

1% L andmann, Gespriche (Anm. 5), S. 39f.

10 Siche dazu ausfiihrlich Dérr, Muttermythos (Anm. 3), S. 229ff.

"1 Siehe: Dorr, Muttermythos (Anm. 3), S. 210ff.

-31 -



12 1 den

imaginiertem kiinftigen Reich die Frau nur am Rande sichtbar.
millenarischen (chiliastischen) Voraussagen einiger Gedichte wird die

Konkurrenz zur 2000-jdhrigen Geschichte des Christentums deutlich:

Wie in der Biicher Buch spricht der Gesalbte

An jeder wendewelt:,ich bin gekommen

. o 11
des weibes werkes aufzulosen’!!?

Mit der Formulierung ,An jeder wendewelt’ wird eine Parallele zur Zeit Christi
hergestellt. Wieder soll fiir weitere 2000-Jahre die Stellung der Frau im ,Neuen
Reich’ festgelegt werden, auf das Christentum soll eine neue Epoche mit einer
neuen Religion von dhnlicher Dauer folgen.'"”

«l15

Den Eintritt seines Reiches hat George aber im ,,Brand des Tempels* "~ auf eine

ferne Zukunft (500 Jahre) verschoben.
Im Dezember 1919 liest Gundolf im kleinen Kreis die neuen Gedichte Georges.

Edgar Salin erinnert sich daran:

Georges tiefer, prophetischer Ton kam schwer und dunkel drohnend aus Gundolfs Munde.
Und er las weiter, - [...] die ,Lieder’ und ,Der Brand des Tempels’ und als er zu den
Schlusszeilen kam ,Der Tempel brennt’, liefen ihm die Tranen die Wangen herunter und die
Stimme versagte ... [...] .“ Mit diesen Versen ,, [...] versank die Hoffnung seiner Jugend, mit
thnen versank sein Lebenstraum, der ihm in diesen Jahren noch Halt war. ,Ein halbes tausend-

jahr’ [...] .M

Man kann Gundolfs Weinen nur so deuten: Seine Naherwartung (Parusie), die

Hoffnung, dass noch zu seinen Lebzeiten das ,Neue Reich’ entstehe, schien ihm

"2 Jan Anders: ,,frauen fremder ordnung“. Thesen zur strukturellen Misogynie des George-

Kreises. In: Ute Oelmann/Ulrich Raulff: Frauen um Stefan George, Gottingen 2010, S. 37-58.
'3 SW VIII, 96 — Diese Parallelisierung mit dem Gesalbten (Christus) streift — wie auch bei
anderen typologischen Bezugnahmen auf den christlichen Erloser — die Blasphemie.

114 7u den philologischen Details siche: SW VIII, 146f

" SWIX, 61ff

16 Salin, George, (Anm. 66), S. 88.

-32-



mit diesem Gedicht dahin und sich in eine spét eintretende Eschatologie zu
verwandeln. Das Heil wiirde zwar eintreten, aber erst in einer fernen Zukunft —
dafiir stehen die 500 Jahre. Dass Gundolf bei dieser Gelegenheit zuerst im
George-Ton (,tiefer, prophetischer Ton [...] schwer und dunkel drohnend’)
vorliest und gleich darauf zu weinen beginnt, zeigt, dass er im Jahre 1919 nicht
mehr authentisches Glied des Bundes war, denn innerhalb des Kreises lebte man
ja in einer posteschatologischen Situation. Dass die Zeilen auch anders
verstanden werden konnen, belegt der weitere Text Salins.''” Fiir Gundolf aber
war, auf die eine oder andere Weise — Entfernung von George, Entfernung der
Parusie -- die mogliche Verwirklichung des Neuen Reiches in weite zeitliche
Distanz geriickt.

Der Maximin-Kult wird in zahlreichen der Kreisbiicher in die Vergangenheit des
Kreises, bis hin in seine Vorgeschichte, projiziert; am folgenreichsten vermut-
lich in H. Friedemanns Platon-Buch von 1914. Noch ganz spit erinnert sich
George an diesen fiir die Kreisgeschichte entscheidenden Wendepunkt. Er stellt
dieses Buch — trotz zahlreicher Einwinde anderer -- auf eine Stufe mit
Nietzsches ,Geburt der Tragodie aus dem Geist der Musik’. In den Kreisbiichern
wird, wie schon Walter Benjamin in seiner Kommerell-Rezension festgestellt
hat, eine ,,Heilsgeschichte* des Kreises selbst und eine ,,vita sanctorum*''®
seiner Mitglieder konstruiert.'"” Das im Kreis erreichte Heil wird als Vorschein

auf die kiinftige weltgeschichtliche Mission der Maximin-Religion empfunden.

"7 Salin, George (Anm. 66), Ebda.: ,,Wie oft haben wir seither mit den Freunden iiber den
Sinn dieser Schlussverse gesprochen, und noch weiss niemand zu deuten, welche Tempel es
alle sind und sein werden, die brennen und wann dieses halbe Jahrtausend begann, - wann es
endet.*

'8 Beide Begriffe in: Walter Benjamin: Wider ein Meisterwerk. In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Unter Mitw. von Theodor W. Adorno [...] hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhéuser, Frankfurt am Main 1974-1999, Bd. 111, S. 252-259, hier: S. 259.

"% Dass damit historische Fakten manipuliert werden, kiimmerte George nicht. Kommerell
iiberliefert dazu den Ausspruch des Meisters: ,,Es geht hier nicht um die Wahrheit, es geht um
den Staat.“ Nach Ernst Osterkamp: Das Eigene im Fremden — Georges Maximin-Erlebnis in
seiner Bedeutung fiir die Konzeption der Werke der Wissenschaft aus dem Kreise der Blétter
fir die Kunst, in: Eijiro Iwasaki (Hg.): Akten des VIII. internationalen
Germanistenkongresses, Tokyo 1990, Begegnung mit dem Fremden: Grenzen — Traditionen —
Vergleiche, S. 394-400, hier: S. 400.

-33-



III. Nach der ,ewe’

Die ,ewe’ Georges endet mit seinem Tod. Schon die von George selbst mit
initiierte Kreisgeschichte aus Wolters Feder'** fand nicht mehr die ungeteilte

121 yon Ulrich

Zustimmung vieler Jiinger. Die Publikation ,Kreis ohne Meister
Raulff zeigt den schon frither angelegten Zerfall des George-Kreises. Das sich
ankiindigende Dritte Reich und sein Eintritt verdndert zahlreiche Jinger zur

Kenntlichkeit: einige werden zu Nationalsozialisten, andere miissen Juden sein.

Zur Funktion der Maximin-Gestalt 14sst sich, kurz zusammenfassend, sagen:
Maximin ist nicht nur die Voraussetzung und das Zentrum des Kreises, sondern
auch als intramundane, sich in dauernden Inkarnationen erneuende gottliche
Figur mit der Geschichte eines in fernerer Zukunft vielleicht nicht mehr
geheimen Deutschlands (als sein Heilsbringer) verbunden. Vom Knabengott
Maximin hédngt alles ab, was George wichtig war: die Konstituierung und
Weiterfilhrung des Kreises, die Moglichkeit von Dichtung, die religiose
Verklarung des Diesseits (des Leibes), vor allem aber — und damit identisch --
die innerweltliche Sinnhaftigkeit des geschichtlichen Prozesses. Durch die
stindige Fortzeugung geeigneter Jiinglinge, die im Ménnerbund vermutlich
Einfluss auf die Geschicke der Welt nehmen sollen, wird diese intramundane
Eschatologie gewdhrleistet. Ob ein ,schwarzer Stein’ oder eine ,griine Kugel’
die Aufgaben dieses auch in der Jugendbewegung verehrten deutschen Gottes
hitte iibernehmen konnen, wie George 1910 im Gesprach mit Verwey behauptet
hat, darf mit Fug und Recht bezweifelt werden.

Diese Sékularisierung von Heilsgeschichte, fiir die dieser intramundane Gott

Georges die Voraussetzung war und die schon Walter Benjamin in seiner

20" Friedrich Wolters: Stefan George und die Blitter fir die Kunst — Deutsche
Geistesgeschichte seit 1890, Berlin 1930.
121 Ulrich Raulff: Kreis ohne Meister Stefan - Georges Nachleben, Miinchen 2009.

-34 -



Kommerell-Rezension blof3stellte, wird wiederum im Jahr 1995 von dem
evangelischen Theologen Kurt Anglet Benjamin selbst vorgeworfen. In einer
genauen Analyse von Benjamins vieldiskutiertem ,Theologisch-politischem

Fragment’'*

weist Anglet nach, dass Benjamin in diesem enigmatischen Text
der ,Todesmetaphysik der Dichtung Stefan Georges’ verfallen sei. Aus der
Kritik an Benjamin kann man kontrafaktisch Anglets Kritik an George

12
herauslesen:'?

Denn alle noch so wortgewaltigen Abgrenzungsversuche gegen die Irrationalismen des
George-Kreises, wie sie in den Invektiven gegen Gundolf und Kommerell ihren sichtbaren
Ausdruck finden, konnen nicht die verborgene Affinitit Benjamins zur Todesmetaphysik der
Dichtung Georges verhehlen. Davon zeugt die Apotheose des Untergangs und der
Todesverfallenheit des Lebens im ,Theologisch-politischen Fragment‘, das nicht einmal
davor zuriickschreckt, ,die Natur aus ihrer ewigen und totalen Vergingnis® als ,messianisch*

zu titulieren.

Die dunkle Seite von Georges ,Todesmetaphysik’ (hier im wdrtlichen Sinn)
zeigt sich in der Hymne ,Spriiche an die Toten’ aus dem ,Neuen Reich’, in der
die Gefallenen aus dem Ersten Weltkrieg ,, [...] im dritte[n] der Stiirme [...]*'**
zuriickkehren, um einem weiteren Weltkrieg'” im Voraus einen heilsge-
schichtlichen Sinn durch die intramundane Eschatologie der Maximin-Religion

12
zu geben.'**

12 Benjamin, Schriften, II, 1 (Anm. 118), S. 203 f.

'2 Kurt Anglet: Walter Benjamins Konstruktion der historischen Dialektik und deren
Aufhebung ins Eschatologische durch Erik Peterson, Berlin 1995, S. 37.

PPSWIX, 114

' Siehe das Gedicht Georges: ,.Einem jungen Fihrer im Ersten Weltkrieg.“ [meine
Hervorhebung; G.D.] SW IX, 41

126 Siche dazu: Dérr, Muttermythos (Anm. 3), S. 346ff.

-35-



Dr. Georg Dorr
Eichenweg 22

D-72076 Tiibingen
Homepage:

www.georqgdoerr.net

-36 -



