Georg Dorr, Tiibingen: Das Experiment einer Intellektuellenreligion --

Stefan Georges Uberwindung der Kosmiker durch den Maximin-Mythos#

Vortrag bei dem Internationalen Kongress fiir Religionswissenschaft ,,Die

Religion von Oberschichten* an der Universitit Hannover im Oktober 1988

(Der mundliche Charakter des Vortrages ist beibehalten und die Anmerkungen

sind auf ein Minimum beschrinkt)

EINLEITUNG:

In dem kiirzlich erschienen zweiten Band seiner Mythologievorlesungen "Gott
im Exil" widmet Manfred Frank unter dem Titel "Stefan Georges neuer Gott"
eine Vorlesung dem Leben und Werk Stefan Georges. Bei der Frage, was
George von den anderen Kritikern des liberalen Biirgertums unterscheide, stellt
er am Anfang fest, dal ,, ... diese Liberalismus-Kritik in einer religiosen
Sprache vorgetragen wird -- und das, wenn ich recht sehe, bei keinem anderen
Schriftsteller des 20. Jahrhunderts mehr als bei Stefan George®. (271).

Gegen Ende des Textes versucht Frank, das Phidnomen des George-Kreises
zusammenfassend zu charakterisieren und spricht dabei von der ,,Konstituierung
einer neuen Religion* (297), um dann auszufiihren: ,,In diesem Sinne nehme ich
keinen Anstand, das Phdnomen des Maximin-Kultes als religids zu
kennzeichnen, zumal er alle Eigenschaften eines real praktizierten Kultes
aufwies.” (305)

Ich mochte im folgenden diesen Ansatz Franks ernst nehmen und Georges
Maximin-Religion, wie er sie in seinen "heiligen Biichern" (also ab dem
"Siebenten Ring") entwickelt hat, darstellen. Dabei werde ich, deutlicher als in
der vorliegenden Sekundirliteratur, den EinfluB3 der Kosmiker (Alfred Schuler,

Ludwig Klages, Karl Wolfskehl) auf das Werk Georges beriicksichtigen.



Auf die Aporien der Moderne, die heute vielleicht noch auswegloser erscheinen
als zur Zeit der Jahrhundertwende, reagiert George mit der Griindung eines
religiosen Ménnerbundes und der Ausrufung eines neuen Gottes. Auf diese
Weise iiberwindet er fiir sich die bloBe Distanz zur Gesellschaft und hat die
Moglichkeit, positiv, affirmativ zu sein. Das ist zugleich die Voraussetzung fiir
seine Kunst, die nun einen Gegenstand der Verkiindigung besitzt.

Ich gehe im folgenden davon aus, dass eine Religion durch Organisationsform,
Mythos und Kult definiert wird. Ich libergehe die Organisationsform und damit
die Auseinandersetzung des George-Kreises mit Max Weber, zumal sich hier im
Saal bessere Kenner der biindischen Gruppierungen befinden. Ich beginne mit
der Darstellung des Maximin-Mythos, spreche dann kurz iiber den Kult, um im
letzten Teil am Gedicht ,,Geheimes Deutschland* zu zeigen, wie die Dialektik
von apollinisch-dionysisch, Herrschaftsmythos-Muttermythos in einem sehr

hervorgehobenen Text Georges durchgespielt wird.

I.NEUER MYTHOS

George hat die Maximin-Gestalt aus verschiedenen Elementen der griechischen,
germanischen und christlichen Mythologie bzw. Religion zusammengesetzt.
Dieses Verfahren kann man mit Lévi-Strauss als Bricolage oder herkdmmlich
als Synkretismus bezeichnen.

Wie Christus ist Maximin geteilt in irdische Erscheinung und himmlische
Prasenz. Der konkrete, leibhafte Maximilian Kronenberger ist blo die irdische
Erscheinung des neuen Gottes.

Nach Morwitz, dem Interpreten von Georges Werk, 146t sich Georges Gott nicht
mit einem einzelnen Gott der Mythologie oder Religionsgeschichte identifi-

zieren:



"Er weist Ziige des kosmogonischen Eros und des spéteren Eros, sowie des Dionysos
und Apollo auf. Auf der Erde erscheint er in viel wechselnder Gestalt, aber stets nach

menschlichem Vorbild geformt." (Morwitz, 266)

Man sieht also, dal sich George seinen neuen Gott aus verschiedenen
Versatzstiicken verschiedener Herkunft 'zusammenbastelt'.

George war der Meinung, dal man griechische Mythen nicht einfach nacher-
zéhlen konne, vielmehr miisse man sie neu formen. Das heil3t, daf} fiir ithn nicht
moglichst genaue Tradierung und Rekonstruktion iiberlieferter Mythen von
Bedeutung waren, sondern ihr authentisches (Nach-)Erleben. Im Erleben
schieflen die verschiedenen Versatzstiicke neu zusammen, es entsteht ein neuer
Mythos.

George selbst scheint sich mit Apollo zu identifizieren, ihn zumindest als
Leitbild zu nehmen. In seiner Vorstellung bedeutet 'Apollo' sowohl die
Voraussetzung fiir Kunst als auch Anspruch auf Herrschaft.

Wihrend Bachofen Apollo als 'nus', also als Geist, auffalit und ihn auf Christus
hin typologisiert, ist die wesentliche Eigenschaft des Georgeschen Apollo der
geistige Rausch, der Licht- oder Sonnenrausch (Ekstase). Dem kunstfeindlichen,
religiosen Rausch (Enthusiasmos) der Kosmiker wird der Lichtrausch entgegen-
gesetzt, genauer, erst das Zusammenspiel beider ermoglicht das Kunstwerk

(Morwitz, 283).

Auf diese Konzeption des Schaffensvorgangs baut George eine Anthropologie
auf. Der schaffende, Kunst produzierende Mensch ist zugleich der herrschende
Mensch. Die Auffassung, der Kiinstler miisse die Natur in sich selbst und
auBlerhalb seiner bezwingen, ja vergewaltigen, 1468t sich an vielen, auch
geldufigen Stellen in Georges Werk nachweisen ("er [sc. der Dichter] hat den
Griffel, der sich strdubt, zu fiihren ; ... geloben wir, gliicklich zu sein" (W ),.
Von zentraler Bedeutung fiir unseren Argumentationszusammenhang ist hierbei,

daB die Frau als bloBe Natur aufgefalit wird, der Geist dagegen minnlich ist.



("Das weib gebiert das Tier / der mann schafft mann und weib ..." W, 387). Der
helle Rausch, die Ekstase (,,Herrschaft und Helle* George, W 401) wird mit
Maximin und Apollo gleichgesetzt, der dunkle Rausch mit den Erdmdittern, den
Titanen und Dionysos. Nur die Vereinigung beider fiihrt zu Kunst und

Herrschatft.

Und es ist die Maximin-Gestalt, die diese Vereinigung von Ekstase und
Enthusiasmos gewihrleistet. Wenn aber Maximin die Einheit von ,,Rausch und
Helle* verkorpert, so liegt dieser Auffassung ein Konzept von Androgynie
zugrunde. Denn der Rausch, das Dionysische wird, zumindest nach diesem
Konzept, als weiblich aufgefa3t, das Apollinische hingegen als ménnlich. Die
Vereinigung beider in einer Gestalt ergibt folglich ein androgynes Wesen, wobei
allerdings der weibliche Pol vom Minnlichen beherrscht, ja unterdriickt wird.

Im zweiten Gedicht des ,,Stern des Bundes* heif3t es, dafl Maximin den Dichter
aus der "Qual der Zweiheit" (W, 350) erlost habe, er reprédsentiere ,,Eines
zugleich und Anderes: Rausch und Helle* (W, 350 ). Was ist mit der 'Qual der
Zweiheit' gemeint? Ganz offensichtlich die Spannung zwischen dem
Apollinischen und dem Dionysischen im Kiinstler. Da das Dionysische aber das
Weibliche reprasentiert, das Apollinische aber das Ménnliche, handelt es sich in
der Logik dieses Konstrukts gleichzeitig um die Uberwindung des Gegensatzes
'ménnlich-weiblich' und damit um die Uberwindung der GroBen Mutter, die
Schuler als zweigeschlechtlich imaginiert. Nach Schulers Auffassung ist der
Sonnenknabe das Kind der sich selbst befruchtenden grolen Mutter. George
tiberwindet diese Zweigeschlechtlichkeit durch Maximin, der ihn dazu befdhigt,
das GréBliche, Schaurige dieser Vision in Kunst zu verwandeln. Nach Schuler
ist der Mensch im paradiesischen Zustand androgyn. Er ist nicht physisch
androgyn, sondern psychisch androgyn, d.h., es gibt keine geschlechtliche
Unterdriickung. Diese Androgynitit garantiert Herrschaftsfreiheit, Solidaritit

und Gliick. Schuler sieht also in der Androgynitit gerade das Positive, wohin



die Menschheit zuriickkehren sollte, wenn sie wieder paradiesische Zustinde
erreichen will. Fiir George bedeutet Androgynitit die ,Qual der Zweiheit’. Er
wird von ihr durch Maximin erl6st. Also: Einerseits die zweigeschlechtliche,
dionysisch-apollinische Grof3e Mutter, andererseits der heroische Gott Maximin,
dessen ,Sonnenfittich’ zwar iiber den Abgrund streift, aber nicht in diesen

eintaucht.

Georges Maximin-Religion mul3 also auch als Weiterfilhrung und Ausdif-
ferenzierung von Nietzsches Artistenmetaphysik gesehen werden. Mit seiner
Konzeption einer neuen Synthese des Dionysischen und des Apollinischen
verbindet George seinen Anspruch auf Macht, sein Eintreten fiir eine
Gesellschaft, die auf ,Herrschaft und Dienst* (Friedrich Wolters) ausgerichtet
ist.

Hofmannsthal verstummt als Lyriker, George wird esoterisch. Er kann
weiterdichten durch das Maximin-Erlebnis, er braucht das Maximin-Erlebnis
formlich als Voraussetzung fiir seine Kunst. Nach Georges Auffassung besteht
die Kunst im 'Preisen' (Hymne), im Positiven (deshalb hat er sein Bismarck-
Gedicht, als rein negativ, nicht in die Zeitgedichte aufgenommen.). Um positiv
sein zu konnen, bendtigt er angesichts eines nach seiner Auffassung vollig
depravierten Zeitalters eine neue Religion.

Durch das Maximin-Erlebnis bekommen die Dinge neue Namen. Es entsteht
eine neue Schopfung, die zugleich wieder Kunst, d.h. Preisen dieser Schopfung

ermoglicht.

Hofmannsthal demonstriert dagegen im ,,Chandos-Brief“ das Versinken im
Unbewuliten, eine stumme, wortlose, an den Gegenstinden partizipierende
Mystik, eine 'Mystik ohne Worte'.

Wihrend Hofmannsthal also den Zerfall des Ich, das Versinken im Unbewuliten

beschreibt, das die Kosmiker propagieren, schafft sich George einen Herr-



schaftsmythos, auf dem er seine Kunstreligion errichten kann. Alle drei
Positionen kann man als Variationen von Nietzsches Artistenmetaphysik
ansehen.

Nach Georges eigenen Worten sind jedoch die Kosmiker die Voraussetzung fiir
das Erscheinen Maximins, sie hitten die Basis fiir den Maximin-Mythos gelegt:
,Nur in Miinchen habe die Kosmik, die dem Erscheinen Maximins habe
vorausgehen miissen, um die Atmosphire zu bereiten, gedeihen konnen, pflegte
der Dichter zu sagen.” (Morwitz, 328):

Allerdings, und das 148t sich an vielen Stellen von Georges Werk belegen, sieht
er die kosmischen Mythologeme wirklich nur als Material an, aus dem er seine
Lichtreligion schafft: Er wandelt also den kosmischen Muttermythos, der eine
weiblich dominierte, zeitlos-friedfertige Welt als Zielpunkt hat, in einen
Herrschaftsmythos nach seinen Bediirfnissen um: Statt Passivitdt Aktivitét, statt
Rausch Form (bzw. durch Form gebandigten Rausch), statt Anarchie Herrschaft
(und Dienst), statt herrschaftsfreien Matriarchats Herrschaft iiber die Frau (und
die Jiinger), statt Leben Kunst, statt Frieden Krieg (oder Bereitschaft zum
Krieg), statt Vergangenheit Zukuntt.

Dieser Kampf mit mythologischen Versatzstiicken spiegelt allerdings auch eine
reale Dialektik. ,Herrschaftsmythos’ und ,Muttermythos’ sind dialektisch
extrem entgegengesetzte Positionen, mit denen die kiinstlerische Intelligenz auf
die zunehmenden Kontingenzen der Jahrhundertwende reagiert.

Man kann sich Georges Entwurf einer neuen Religion also etwa so vorstellen:
Maximin ist die Verkorperung des Gottes, des Eros, auf der Erde. Durch das
Zusammentreffen mit Maximin wird George im Sinne des Eros verwandelt, er
wird sein Prophet. Das zwingt ihn dazu, diese Lehre weiterzugeben, indem er
Jiinger um sich sammelt.

Mittel dieses Zusammenschlusses ist die Kunst. Denn der Eros vermittelt den
apollinischen Lichtrausch, der zur Kunst befdhigt, d.h. zur Fahigkeit des

Preisens der Erde. Der apollinische Lichtrausch bedarf aber, um in Kunst



umgeschmolzen zu werden, des dionysischen Rausches, des Enthusiasmos. In
der Synthese von Ekstase und Enthusiasmos entsteht, bei Uberwiegen des
apollinischen Elementes, Kunst, die in dem kleinen Bezirk der Jiinger das 'neue
Leben' schafft.

Allerdings kann die Kunst spiter diesen Bereich {liberschreiten, d.h. sie wird
politisch, ihr kommt, im griechischen Sinne, eine 'national-padagogische'
Aufgabe zu. George griindet, wie er selbst sagt, einen ,Staat’. ,Staat’ heilit nach
thm das Verhéltnis der einzelnen Jiinger zu ihm und zueinander. Dieser Staat ist
die Vorwegnahme einer neuen Gesellschaft, die erst nach einigen Generationen
entstehen wird (nach Georges Auffassung um 1916/17, erst nach einem zweiten
Weltkrieg). Diese neue Gesellschaft wird ein deutsches Griechenland schaffen,
in dem ein deutscher Eros in der Gestalt Maximins verehrt wird. Das in den
Deutschen angelegte griechische Erbe wird sich verwirklichen, und dadurch
wird eine Weltenwende herbeigefiihrt werden, denn Deutschland, das Herz
Europas, ist auch das Herz der Welt. Georges Anspruch ist also global. In
seinem eigenen Maximin-Erlebnis sieht er diese Wende schon vorweg-
genommen. Ahnlich wie Nietzsche teilt er deshalb die Weltgeschichte in zwei
Abschnitte. Hatte Nietzsche geglaubt, mit dem Zarathustra-Erlebnis sei eine
neue Weltzeit, die das Christentum ablosen wiirde, angebrochen, so glaubt
George dies von seinem Maximin-Erlebnis. Da die Maximin-Religion das
Christentum ablosen soll, Maximin aber in der neuen Religion die Funktion
einnehmen soll, die Christus vor ihm innehatte, wird er typologisch auf diesen
bezogen. George erscheint im Geburtshaus Maximins als einer der heiligen drei
Konige (siehe: ,,Wallfahrt”, W, 284f) es gibt die Ankunft des Erldsers (siehe:
L~Kunfttag I-III, W, 279f), Kommunion (siehe: ,,Einverleibung®, W, 291), eine
Emausbegegnung (siehe: ,,Besuch®, W, 292) und Apotheose (siehe: ,,Entriik-
kung®, W, 293).

Die Maximin-Religion hat jedoch einen deutlich zeitkritischen Bezug: Wie sehr

sich Georges Auffassung der Antike von der der Kosmiker unterscheiden mag,



seine Beurteilung der Gegenwart ist mit der ihren identisch. Die Gegenwart wird
als Entartung angesehen, die Massen als Ungeziefer, deren Frevel schon allein
in ithrem Dasein bestehe (,,Schon eure zahl ist frevel.“ W, 244 ). Dem gehal3ten
Fortschrittsdenken, das das 19. Jahrhundert etabliert habe, setzt George eine
mythische Gleichzeitigkeit des ,Neuen Reiches* und des Werdens und
Vergehens in der Natur gegeniiber. Die Basis dieser Gleichzeitigkeit mit der
Natur ist der Glaube an die Macht des Blutes, das, anders als bei den
Kosmikern, durch den Geist Maximins in eine neue, andere Synthese verwandelt
wird. Der Geist wirkt nicht mehr zerstorend, ausbrechend aus dem
gleichformigen Werden und Vergehen der Natur, sondern fiigt sich durch die
Einheit von ,,Rausch und Helle* (W, 350) in diese ein. Hierher gehdrt auch
Georges Konzeption des ,Kairos’. Wéhrend die Fortschrittsreligion die
Vollendung in einer linear erreichbaren Zukunft sieht, ist im mythisch-
mystischen Augenblick des gottlichen Durchdrungenseins die Ewigkeit schon
vorhanden. Und das Erleben dieses Augenblicks ist zugleich der Sinn und der
Durchbruch durch die Geschichte.

Die Vorstellung von Geschichte als einem sich nach vorn entwickelnden Prozel3
wird beide Male, von den Kosmikern wie von George, abgelehnt. Allerdings
gibt es einen Unterschied: George glaubt, daf} sein Reich, sein Neues Reich, das
des Christentums in der Zukunft ablosen wird, wihrend die Kosmiker ganz an
die 'Vorzeit' gebunden bleiben. Die Voraussagen iiber den Eintritt des ,Neuen
Reiches’ sind allerdings sehr unbestimmt. Im Gedicht "EINEM JUNGEN
FUHRER IM ERSTEN WELTKRIEG" (W, 419) wird noch ein zweiter
Weltkrieg vorausgesagt, bevor er ,, ... durch sturm und grausige signale / Des
frithrots seiner schar zum werk des wachen tags ... (W, 418 ) fiihrt.

Wie in der christlichen Religion Christus so macht auch Stefan George
Voraussagen fiir die Zukunft: iiber den Eintritt seines Reiches, liber Kriege, die
vorher stattfinden miissen (Eschatologie). George glaubte, die Zeit der

Aufklarung, der Wissenschaft ("von mir fiihrt kein Weg zur Wissenschaft") sei



endgiiltig vorliber. In der Aufklarung, in der franzdsischen Revolution sah er
das schlechthin Bodse. Authentische, mythische Maichte seien nur im
Katholizismus aufbewahrt, wohingegen der Protestantismus fiir ihn rein negativ
war. George selbst hingegen sieht sich als den ersten Katholiken, der kein Christ

sel.

Im Zusammenhang mit dieser Auffassung von Geschichte mull Georges
Kunstphilosophie gesehen werden. Geschichte wird dsthetisiert: mit
Winckelmann beginnt das Positive in der deutschen Geschichte wieder, ndmlich
die Ankniipfung an das Griechentum. Goethe ist zu biirgerlich, ein Enkel der
Gaéa, aber auch er wird zum Kiinder Maximins (siche Goethe-Gedicht W, 401ff
). George sieht sich also als Kulminationspunkt des in der deutschen Geschichte
seit Winckelmann allméhlich zuriickkehrenden griechischen Mythos, der
zugleich der deutsche Mythos ist. Weitere Stationen laufen iiber Holderlin und
Nietzsche. George selbst kommt eigentlich aus der Romantik. Allerdings wird
der wirkliche Ursprung zugunsten eines edleren, groBeren vertauscht. Der
Schiiler Kommerell heroisiert in der deutschen Klassik den eigenen Meister:

"Der Dichter als Fuhrer in der deutschen Klassik".

KULTUS

Wir haben gesehen, daBl George einen neuen Mythos schaffen will. Das
religionsgeschichtliche Wissen hierfiir liefern ihm die Kosmiker, den konkreten
AnlaB3 seine Begegnung mit Maximin. Um einem Mythos Leben zu verleihen,
bedarf es des Kultus. "Aufnahme in den Orden" (Friedrich Wolters) ist ein
kultischer Vorgang. Die Aufnahme durch den Meister selbst wird mit einer
Initiation verglichen. Zum Kult gehort auch das monotone Lesen von Gedichten.

Durch das Gedichte-Vorlesen werden sowohl junge Unbekannte in den Kreis



eingefiihrt (sie miissen dabei vorlesen), wie auch das Lesen aus den 'heiligen
Biichern', d.h. Georges Werk, mit darauffolgendem stummen Weggehen ein
Konstituens des Kreises bildet. Ein weiteres Merkmal von Georges neuer
Religion ist, daB3 ihre letzten Geheimnisse nicht ausgesprochen werden koénnen.
Sie existieren in Mythos und Kult, in Bild und Handlung, d.h. sie werden
versinnbildlicht und nur in ihrer Versinnbildlichung und nicht in klarer logischer
Distinktion weitergegeben. Die geoffenbarte Wahrheit ist in Biichern
niedergelegt und wird durch gemeinsames wiederholtes Lesen aktualisiert. Es
geht dabei um die Verehrung eines gottlichen Toten, dessen Andenken die
Gemeinschaft zusammenhélt und ihr ihre Werte vermittelt. Diese Werte sollen
spater in die ganze Welt getragen werden, aber nicht durch Zwang, sie haben
ithre Bedeutung vorerst durch ihr bloBes Vorhandensein und durch den
Zusammenschluf3 der Runde, die aus maximal zwolf Jiingern besteht. Man kann
Georges neue Religion also in einem sehr genauen Sinne als Buchreligion
bezeichnen, aber auch als Intellekuellen-Religion: Denn sie ist -- auch mit Hilfe
wissenschaftlicher Literatur -- aus den Elementen verschiedener Religionen und
Epochen (griechische Antike, germanisches Heidentum, Christentum)

zusammengesetzt.

GEISTIGE ZEUGUNG

,Herrschaftsmythos’ bedeutet bei George auch geistige Kindschaft, geistige
Sohnschaft, die an die Stelle der natiirlichen treten soll. In der geistigen
Sohnschaft sieht George eine Grundvoraussetzung fiir den neuen deutschen
Mythos, der durch das Kommen Maximins angekiindigt, vorweggenommen und
in nuce schon eingetreten ist.

Wihrend bei Schuler der Sonnenknabe nicht ohne die Mutter gedacht werden

kann, der Sonnenknabe gleichsam nur den anderen Pol des ewigen miitterlichen



Seins darstellt, wertet George, der diese Vorstellung Schulers sicher kannte, sie
nach seinen Bediirfnissen um, d.h. der mythische Sonnenknabe wird das Produkt
geistiger Zeugung.

Wie bei Schuler figuriert auch bei Bachofen die Frau in der Friihzeit als
Konigsmacherin. Thre Kraft, ihre Aktivitit, ihre weibliche Potenz ist die
Voraussetzung fiir die Macht des Sohnes. Das gilt nach Bachofen sowohl fiir
den alten Orient, als auch noch zum Teil fiir Rom (sieche Bachofen: ,,Die Sage
von Tanaquil*). Nach Georges Auffassung ist dagegen die Frau nur GefaB3 fiir
den Samen des auserwéhlten Mannes, der diese aufgrund ihrer biologischen und

psychischen Qualitdten fiir wert hélt, seinen Samen zu tragen (W, 387 ):

,»die weltzeit, die wir kennen schuf der geist

der immer mann ist, ehrt das weib im stoffe* (W, 387 )

Andererseits aber mufl George Bachofen nicht, wie die Kosmiker, die von einer
Restaurierung archaischer Zustidnde traumten, gegen den Strich lesen. Denn
nach Bachofen hat sich seit der Zeit des romischen Imperiums das apollinische
Prinzip, der Geist, der minnlich ist, durchgesetzt. Diese Entwicklung ist nicht
nur irreversibel, sondern auch notwendig als Vorbereitung auf das Christentum.
George hat diese Geschichtsphilosophie Bachofens allerdings in seine
homoerotisch geprigte Weltsicht umgeformt, d.h. an die Stelle, die bei Bachofen
das Christentum einnimmt, tritt bei George die Maximin-Religion, genauer,
George will das Christentum durch die Maximin-Religion ersetzen. Diese
Religion soll heidnisch sein, aber ein anderes Heidentum reprisentieren, als das
der Kosmiker, ndmlich ein vom ménnlichen Geist geprigtes, dessen Lichtfigur
Maximin einen 'alter Christus ' darstellt.

Gegenstand bzw. Produkt der geistigen Zeugung ist der 'neue Adel', den der
Meister an Wuchs und Blick erkennt. Er betrachtet also diese jungen Ménner als

ungeformte, gleichsam unbewufite Materie, die erst durch ihn eigentlich gezeugt



werden, indem er seinen Geist in sie einsenkt. Nur dem neuen Adel wird in der
zukiinftigen Gesellschaft Georges die dritte Stufe des Wissens bekannt sein. Die
anderen Menschen, offenbar eine Art Metoken, miissen sich mit den ersten
beiden Stufen des Wissens zufrieden geben ("ein wissen gleich fiir alle heif3t

betrug" W, 387).

GEHEIMES DEUTSCHLAND

Ich mochte nun an dem Gedicht 'Geheimes Deutschland' zeigen, wie die
Dialektik von geistiger Zeugung - natiirlicher Zeugung / Herrschaftsmythos -

Muttermythos an einem sehr hervorgehobenen Text durchgespielt wird.

Das Gedicht ,,Geheimes Deutschland® steht im Zentrum des 1928 erschienenen
Gedichtbandes Georges ,,Das Neue Reich®“. Dieser Band versammelt alle

Gedichte, die George seit 1914 geschrieben hatte.

Das ,,Neue Reich* ist Georges letzter Gedichtband. Als vorletzter erschien der
»dtern des Bundes® 1914 in der 6ffentlichen Ausgabe. Das ,,Neue Reich® hat
nicht den streng architektonischen Aufbau wie die anderen Gedichtbénde, vor
allem der ,,Stern des Bundes“. George selbst verstand es als Briicke, wohl im
mehrfachen Sinn. Denn die Lehre war im Geheimbuch, im Ordensbuch schon
niedergelegt. Das ,,Neue Reich* sollte die Briicke von der Dichtung zum Leben
bilden. Im ,Neuen Reich* geht es v.a. um zwei lyrische Sprechweisen: die
Hymne und das Volkslied. Diese beiden sind -- nach Morwitz -- mythische
Sprechweisen (die Hymne entspricht dem Mythos, das Volkslied dem Symbol,
Morwitz, 445f.). Georges Absicht ist es also, eine seinem mythischen Weltbild
entsprechende lyrische Sageweise auszubilden. Da es in Deutschland keinen

nationalen Mythos mehr gebe, braucht er, um diese lyrische Sprechweise



einfithren bzw. wiederbeleben zu konnen, seinen eigenen Maximin-Mythos, der
aufs engste mit dem Begriff des ,,Geheimen Deutschland®, des verborgenen
deutschen Gottes verkniipft ist. Im Zentrum des Gedichts steht das ,letzt
Geheimnis* (W, 425) der Gotter, das diese angesichts einer Welt, die von Pol zu
Pol durchforscht ist und die dem Untergang verfallen kann, preisgeben. Dieses
Geheimnis kommt von den unteren Gottern, also den Unterirdischen, den
besiegten Titanen und den Muttergottheiten, wird aber von den 'Oberen’', den

olympischen Gottern geoffenbart. Es ist das Geheimnis der geistigen Zeugung.

Der Gedankengang ist etwa folgender: Da auf der Erde gleichsam kein Platz
mehr ist, aller Raum ausgeforscht ist, und die Gefahr der voélligen Zerstérung
gegeben ist, offenbaren die Goétter eben dieses letzte Geheimnis der geistigen
Zeugung, das es ermoglicht, einen Raum neben dem Raum zu schaffen.
Bezeichnenderweise wird George diese Erkenntnis vom Mittagsgott, vom Pan
geoffenbart und zwar in deutlicher Analogisierung zu Nietzsches Zarathustra -
Erlebnis. Der Dichter liegt auf einer Felsplatte am siidlichen Meer, vergramt wie
der Vorfahr. Und wie es bei Nietzsche heifit, und Zarathustra ging vorbei, so
stoft den vergrimten Dichter eine Pansgestalt mit dem Bocksfu3 an, um ihm zu

offenbaren, dal in Deutschland noch mythischer Boden genug vorhanden sei:

,Kehr in die heilige heimat
Findst urspriinglichen boden
Mit dem geschérfteren aug
Schlummernder fiille schooss

Und so unbetretenes gebiet

Wie den finstersten urwald* (W, 426)



So spricht der Pan. Die letzten zwei Zeilen des ersten Gedichtteils lauten:

,,Fittich des sonnentraums

Streiche nun nah am grund!* (W, 426)

Der Sonnentraum verweist auf die apollinische, patriarchale Lichtwelt, so auch
Morwitz. Die geistige Zeugung 10st die natiirliche Zeugung, das ist das Reich
der Miitter, ab. Der neue Welt-Aon, den George heraufkommen sieht, steht im
Zeichen des apollinischen, des patriarchalen Sonnengottes. Der neue Raum --
offensichtlich liegt eine Polemik gegen das Buch von Hans Grimm ,,Volk ohne
Raum* vor -- entsteht wiederum durch die Duplizitit von Sonnentraum und der
Fiille des schlummernden Schof3es. Die Voraussetzung fiir den Sonnentraum ist
der miitterliche Urgrund, der in Deutschland als ,,finsterster Urwald* (W, 426)
noch vorhanden ist. Nahe an thm muf} der Fittich des Sonnentraums streichen,
aber er darf mit ihm nicht identisch werden. Sonst triate ein, was Hans von Prott
widerfahren ist, dessen Schicksal in der ersten Strophe des zweiten Teils des
'geheimen Deutschlands' beschworen wird. Der Archidologe Hans von Prott
beging 1903 in Griechenland Selbstmord, weil er in einer Vision die Wahrheit
des griechischen Olymps durchschaut zu haben glaubte. Seine Erkenntnis sei
gewesen, dal} diese nur ein 'Euphemismus des Schrecklichen' sei. Hans von Prott
hatte nicht die Einsicht ertragen konnen, dal3 das konstituierende Moment des
schonen olympischen Scheins die zweigeschlechtliche Gottin sei. Sein
'Sonnentraum' ging also deswegen zu Ende, weil er die Einsicht in den
schrecklichen Grund nicht, wie George es getan zu haben glaubt, apollinisch
tiberwinden konnte. Die Lehre von der geistigen Zeugung wird weiterhin in
Zusammenhang gebracht mit den Heroen der Antike. Diese seien auf einsamen
Inseln, die als ,Jungfernland’ bezeichnet werden, in der Abgeschiedenheit, fast
immer fern von ihren leiblichen Eltern, grol geworden. Morwitz verweist auf

Achilles, aber auch auf Napoleon, der auf Korsika, der wilden Insel,



aufgewachsen sei. Da diese von der Kultur unberiihrten Gebiete, die als eine
Bedingung fiir das Heranwachsen von Heroen angesehen werden, nicht mehr
existieren, mufl der Dichter im Akt der geistigen Zeugung seine Jiinger um sich

versammeln und sie zu Heroen heranbilden.

Der zweite Teil des Gedichtes hat die mythische Geschichte Georges zum
Gegenstand. Er mythisiert Georges Leben und in Verbindung mit diesem die
deutsche Geschichte. Das zeigt sich daran, da3 unmittelbar auf die mythische
Darstellung Karl Wolfskehls -- vierte Strophe des zweiten Teils -- der Weltkrieg
beschrieben wird. Auf die Darstellung des Weltkriegs folgt die Darstellung E.
Glockners. Es gibt also, so kann man interpretieren, das Phinomen der geistigen

Zeugung bereits, das sich auch schon in einzelnen Gestalten manifestiert hat.

Zuerst wird am Beispiel von Hans von Prott und Alfred Schuler -- in der ersten
und zweiten Strophe -- auf die Gefahr hingewiesen, im miitterlichen Urgrund zu
versinken. Deswegen wird Schuler evoziert, der diese Gefahr par exellence
darstellt. George sagte, er habe als einziger erkannt, dal Schuler das Wanken

des ganzen Baues, d.h. der patriarchalischen Welt, betrieben habe.

., Versah sich keiner des grossen geschehens
Wie drohte im wanken von pflaster und bau

Unheimlichen schleichens der dimon* (W, 426)

Die dritte Strophe hat Georges Uberwindung der miitterlichen Welt zum
Gegenstand: Die Erscheinung Maximins, die wiederum er als einziger erkannt
und verstanden hat. Denn, wie die vierte Strophe sagt, selbst Wolfskehl konnte
dieses Geheimnis nicht aufnehmen: 'hier fass ich nicht mehr und verstumme'.
Die fiinfte Strophe bringt die mythische Darstellung des ersten Weltkriegs, die
mit Hilfe der Walkiiren gestaltet wird. Der Krieg stellt in Georges



Autobiographie, die zugleich die mythische Geschichte Deutschlands sein soll,
offensichtlich nicht mehr dar, als seine Begegnung mit Gestalten wie Schuler
und Maximin, mit Gestalten also, denen er in seinem Leben eine wichtige Rolle
zuweist und die deshalb fiir die deutsche Geschichte, als am Anfang eines neuen

deutschen Mythos stehend, von Bedeutung sind.

Denn in der sechsten Strophe des zweiten Teils wird nach der Beschreibung des
Krieges die Gestalt E. Glockners evoziert, die deswegen mythischen Charakter
haben soll, weil dieser sein Leben, das nach auBlen hin immer heiter und

gliicklich schien, seinem labilen Freund Ernst Bertram aufopferte.

Die siebte Strophe gilt Saladin Schmitt, die achte B. Valentin. (Morwitz schreibt
dazu: "Valentins alles erforschender logischer Spiirsinn wird ebenso wie
Wolfskehls ekstatisches Erfiihlen als zum Mythos der Zeit gehorend gefeiert.")

Im dritten Teil des Gedichtes wird eine Warnung an die Freunde ausgesprochen:

,,Wer denn, wer von euch briidern
Zweifelt, schrickt nicht beim mahnwort
Dass was meist ihr emporhebt

Dass was meist heut euch wert diinkt
Faules laub ist im herbstwind

Endes- und todesbereich:

Nur was im schiitzenden schlaf
Wo noch kein taster es splirt
Lang im tiefstinnersten schacht
Weihlicher erde noch ruht -

Wunder undeutbar fiir heut



Geschick wird des kommenden tages.* (W, 428 )

Keilson-Lauritz, auf deren Interpretation ich mich hier beziehe, deutet diese
Zeilen so: Es geht um eine interne Auseinandersetzung im George-Kreis iiber
dessen Verhiltnis zum heraufkommenden dritten Reich. Keilson-Lauritz meint
nun, dall George hier Kritik an 'Staatsstiitzen' wie Wolters 1ibt, die das 'Geheime
Deutschland' vorschnell mit dem Dritten Reich identifizierten, und dem
'Geheimen Deutschland' ein noch Geheimeres gegeniiberstellten. Deshalb seien
auch keine 'Staatsstiitzen' in der mythischen Geschichte Georges und somit
Deutschlands dargestellt, sondern der George personlich gidnzlich unbekannte
von Prott, der ldngst iiberwundene Schuler, Karl Wolfskehl, der zu Georges
frither Zeit gehort, Glockner und Saladin Schmitt, zu denen der persdnliche
Verkehr unterbrochen war. Diese werden um den Gotterknaben Maximin
gruppiert. Der Sinn wére dann, dal George hier der 'rein ménnlichen'
Auffassung, die Wolters vertrat, eine andere Auffassung entgegenstellt. Wolters
selbst hat dieses Gedicht als direkte Prophetie auf das Dritte Reich bezogen,
indem er sagte, in diesem Gedicht seien "die Tiefen, von denen unsere Viter
noch trdumten, aufgebrochen, damit die Hohen ménnlichen Wollens und
Wagens sich steiler tiirmen". George hingegen verweise, so Keilson-Lauritz auf
Natur-Mythisches, auf etwas, was noch nicht sichtbar sei, "was im schiitzenden
schlaf / wo noch kein taster es spiirt..." (W, 428 ) schlummere. George wiirde
also hier auf den miitterlichen Urgrund, der noch Unausgetragenes, andere
Moglichkeiten, in sich berge, setzen. Dadurch distanziere er sich vom
Nationalsozialismus und verlege sein neues Reich in eine fernere Zukunft. Er
verwendet dabei Vorstellungen, die "in den Bereich der Mutter, der
Fruchtbarkeitskulte, auch wohl orphisch-dionysischen Stirb-und-Werde-
Denkens, wie es sich im johanneischen Christentum durch die Zeiten gerettet

hat, (Joh.12,24), gehoren (siche: Keilson, 28). Danach wiren es also die



Untergegangenen, die 'Opfer', die in der fernen Zukunft wirken wiirden. Und
Maximin figuriere als die Summe dieser Unterginge.

In der Tat wird auch in anderen Gedichten des ,,Neuen Reiches® dessen Ankunft
in eine fernere Zukunft verlegt. Aber man sollte bei dieser Interpretation nicht
vergessen, dall Georges minnerbiindischer Religions-Entwurf doch eine gewisse

Nihe zur Ideologie des Dritten Reiches aufweist.

SCHLUSS:

In der Literatur der Bundesrepublik ist Stefan George kaum rezipiert worden. Zu
Lebzeiten, als erratischer Block gegen die Moderne stehend, konnte er kaum
iibersehen werden. Ich zitiere noch einmal Manfred Frank, der, vielleicht etwas
tibertreibend, sagt: "Georges EinfluB auf den Kulturbetrieb der ersten Hélfte
dieses Jahrhunderts (war) von einer Méchtigkeit, der nichts Vergleichbares zur
Seite gestellt werden kann.” (Frank, 257) Aus heutiger Sicht gehdrt Georges
asthetisch-politisches Reich zu dem Teil der Konservativen Revolution, der
Nietzsche weiterzufiihren gedachte.

Wie stark Georges unterirdisches Weiterwirken ist, kann noch nicht abgeschétzt
werden. Das mag ein letztes Zitat belegen:

"Kaum einer der sogenannten groflen Geister des 20. Jahrhunderts ist diesem
EinfluB (sc. Georges ) entgangen, und fiir jeden wére er einzeln zu belegen: z.B.
fiir Walter Benjamin, Rilke und Hofmannsthal, fiir Heidegger, Gadamer, Ernst
Robert Curtius, Max Weber oder Adorno, die unterecinander doch vieles trennt,
nicht aber ihr Geprégt- und Beeindrucktsein durch die Ideen des George-Kreises

... ". (Frank, 258)

Literatur:



Stefan George: Werke - Ausgabe in zwei Bédnden, Band 1, Diisseldorf und
Miinchen, 1976 (3. Auflage). — Wird zitiert als W, Seitenzahl

Manfred Frank: Gott im Exil - Vorlesungen iiber die Neue Mythologie, II Teil,
Ffm. 1988.

Marita Keilson-Lauritz: Hans von Prott und das 'Geheime Deutschland’, in:
Castrum Peregrini, 1981, Heft 148-149.

Ernst Morwitz: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, Diisseldorf und

Miinchen, 1969 (2. Auflage).



