Dr. Georg Dorr

JOHANN JAKOBS BACHOFENS "ENTDECKUNG" DES MUTTERRECHTS

Vortrag bei dem Symposion "Antike Heute" (1986) an der Evangelischen
Akademie in Loccum

(Der miindliche Charakter des Vortrages ist beibehalten, die Zitatnachweise finden
sich in meinem Buch: Muttermythos und Herrschaftsmythos — Zur Dialektik der
Aufkldrung um die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in
der Frankfurter Schule. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann — 1. Auflage 2007,
-- 2. Auflage 2019 als eBook im selben Verlag)

Einleitung

Auf den Namen J.J. Bachofens stofit man heute am ehesten in feministischer
Literatur, auch in der Literatur der feministischen Theologie. Dort wird er als
Gewdihrsmann angerufen, als Quelle benutzt.

Bachofens heute noch umstrittener Ruhm ist mit seiner Entdeckung eines
vorgeblich universalen, préahistorischen Mutterrechts (Gynaikokratie) verkniipft.
Diese These wird von einigen Theoretikerinnen des Feminismus aufgegriffen und
ohne Vorbehalte als richtig akzeptiert. Auch seine schon von Zeitgenossen
abgelehnte Methode, mit Hilfe der Interpretation von Mythen historisch nicht mehr
greifbare gesellschaftliche Zustinde zu rekonstruieren, wird im Jahre 1980 von
Heide-Gottner Abendroth mit voller Absicht wieder angewendet.

Allerdings gibt es in der feministischen Literatur Bachofen gegeniiber auch
kritische Stimmen. So verweist Janssen-Jurreit auf Bachofens komplizierte
psychische Struktur: "Man mufl den Feminismus vor den Ideen eines verklemmten
Erotikers schiitzen, der nur durch die unzugéngliche Esoterik und die Unlesbarkeit
seiner Schriften zu dem legenddren Ruf gekommen ist, ein Werk geschrieben zu
haben, das der Befreiung der Frau gedient hat."

Bachofen selbst wire von einer Inanspruchnahme durch den Feminismus sicherlich
nicht erfreut. In der Frauenbewegung seiner Zeit sah er ein Symptom der
Dekadenz, ein Zeichen dafiir, daB3 die miihsam erkdmpfte geistig-patriarchalische
Kulturstufe in Gefahr gerate und die Menschheit erneut in den Urzustand
zuriickzufallen drohe.



Das Ansehen, das Bachofen nach einer langen, widerspriichlichen Rezeptions-
geschichte heute wieder genief3t, erfordert eine geschichtliche, vor allem religions-
geschichtliche Rekonstruktion seiner ,Entdeckung’ des Mutterrechts. Denn sein
Interesse an der Vorzeit war religids begriindet, und das bestimmte auch seine
Methode. Seiner Auffassung nach konnte diese ausschlieBlich durch Religion
bestimmte Frithphase der Menschheit nur verstanden werden, wenn man sich mit
gliubigem Sinn in sie versenkte, also nicht durch Analyse, nicht durch Aufreihung
von toten Fakten ("Verstehen statt Erkldren"). Deshalb sollen hier weniger
Bachofens Ergebnisse diskutiert als sein Weg zum Mutterrecht nachgezeichnet
werden, sein Weg vom romischen Rechtshistoriker zum Schopfer eines neuen
Mythos, des Mythos vom Mutterrecht. Bachofens Entwicklung bietet ein schones
Beispiel der Transformation von Wissenschaft in Religion. Seine Abkehr von der
zeitgenossischen historisch-kritischen Wissenschaft vollzieht er bewuflt aufgrund
eines Bekehrungserlebnisses in Rom, von dem spéter noch zu sprechen sein wird.
Im Hinblick auf heute nicht nur im Feminismus entstehende neue Mythologien, die
ebenfalls der "Wissenschaft" die Kraft zu einer ganzheitlichen Erfassung der
Wirklichkeit absprechen, kann Bachofens Fall als Exempel gesehen werden. Dabei
stehen folgende Fragen im Vordergrund:

- Entstehen in der Moderne neue Religionsentwiirfe aufgrund eines Mangel-
erlebnisses, also Formen von ,,Weltanschauungen®, die man gerne (und falschlich)
als Ersatz- oder Pseudoreligion bezeichnet?

- Wo liegt die Grenze zwischen Wissenschaft und religioser Sinnstiftung, wenn
solche Entwiirfe -- wie z.B. bei Bachofen -- mit dem Anspruch auftreten, die
,eigentliche’ Wissenschaft zu sein?

1 Bachofens Leben

Bachofen wird im Jahre 1815 in Basel als Sohn einer reichen, alteingesessenen,
protestantischen Biirgerfamilie geboren. Die Seidenherstellung, der die Familie
thren Reichtum verdankt, wird von den Angestellten noch in Heimarbeit betrieben.
Bachofens stindische Gesinnung ist sicher von diesen noch vorkapitalistischen
Zustanden mitbestimmt. Am Gymnasium wird Bachofen vom Basler Neuhuma-
nismus gepragt. Das Rechtsstudium wihlt er wohl vor allem aus Familien-
riicksichten, denn das romische Recht interessiert ithn nicht in seiner Anwendung
auf das moderne Recht, sondern als "Teil des antiken Lebens". Er ist der erste in
seiner Familie, der eine akademische Laufbahn einschligt. Seine junge, gebildete
Mutter nimmt an seiner geistigen Entwicklung besonderen Anteil. Er studiert in

2



Basel, Berlin und Goéttingen. In Berlin meidet er die Hegelianer, hat auch
Vorbehalte gegen einen der Schopfer der historisch-kritischen Methode, Lachmann
und hort v.a. den Altphilologen Boeckh, der dem organischen Denken der
Romantik nahesteht. Sein eigentlicher Lehrer jedoch wird der Rechtshistoriker
Savigny, ebenfalls ein Romantiker. Diese Beeinflussung durch romantische
Vorstellungen ist fiir Bachofens spéteres Werk von gro3er Bedeutung.

Der junge Bachofen schliefit sein Studium 1838 in Gottingen mit dem juristischen
Staatsexamen ab, anschlieBend begibt er sich fiir je ein Jahr auf Cavalierstour nach
Frankreich und England. Seine rechtshistorische Promotion erscheint 1840. Bereits
1m Maérz 1841 wird er zum ordentlichen Professor fiir romisches Recht berufen,
1842 mit einer Richterstelle im Kriminalgericht betraut, 1844 wird er Mitglied des
Baseler Groflen Rats. Als Bachofens Berufung auf den Lehrstuhl von einer
liberalen Zeitung als das "Ergebnis besonderer Familienriicksichten" bezeichnet
wird, legt er seine Professur nieder und liest als Privatdozent ohne Besoldung.

Die Ursachen des Scheiterns seiner offentlichen Wirksamkeit -- auch sein Amt im
Grof3en Rat legt er wegen unerheblicher Querelen nieder -- liegen nach Auffassung
seines verdienstvollen Herausgebers Meuli "mehr in ihm selbst als in der Ungunst
der duBeren Verhéltnisse".

Bereits im Herbst 1841 reist Bachofen mit seinem Vater nach Italien. Hier in Rom
hat er ein Bekehrungserlebnis, das sein weiteres Leben bestimmen wird:

"Als Republikaner kam ich nach Rom, der von sieben Konigen nichts wissen
wollte, als Ungldubiger, der keiner Tradition ein Recht einrdumte... Das alles ist in
Italien geblieben. Ich hitte es gerne einem der alten Landesgotter zum Opfer
dargebracht. Aber sie verhiillten alle ihr Antlitz, noch bose iiber die Entweihung
der alten Zeit."

So schreibt Bachofen 1854 in einer fiir seinen Lehrer Savigny verfal3ten
Selbstbiographie. Das auslosende Moment aber fiir seine Bekehrung war das
Erlebnis der antiken Gréber. In der Selbstbiographie heiflit es weiter:

"Nicht der Mann hat seine Wissenschaft, sie hat vielmehr ihn auserkoren. Als ich
die Museen Italiens durchwanderte, trat mir aus der Fiille threr Reichtiimer mehr
und mehr Ein Gegenstand hervor, in welchem sich das Altertum von einer seiner
schonsten Seiten darstellt, das Gridberwesen. Wenn ich die tiefe Innigkeit des
Gefiihls, verbunden mit der warmsten Humanitdt, welche diesen Teil des alten
Lebens auszeichnet, betrachte, so schime ich mich der Armut und Diirre unserer
heutigen Welt. Wieviel Schones muf3 eine Zeit in sich getragen haben, die noch in



thren Grédbern eine solche Sehnsucht nach sich zu erwecken vermag! Ich zweifle,
daB Reste unserer Kirchhofe kiinftigen Zeiten gleiche Teilnahme erwecken."

Bachofen erlebte in Rom nach seinen eigenen Worten eine ,,geistige Revolution®.
Diese bestand darin, dal er zum einen die Religion als Grundlage des antiken
Lebens iiberhaupt erkannt zu haben glaubte, zum anderen in den Symbolen der
romischen Griber ,,stumme Zeugen" einer universalen "Urreligion* erblickte. Die
Voraussetzung fiir diese ,,Vision®, auf die ich spiter eingehen werde, war offenbar
der direkte Kontakt mit den ,,alten Resten®.

Nach seiner Riickkehr aus Rom in die Schweiz sieht sich Bachofen aullerstande,
seine Vorlesungen zum romischen Recht wiederaufzunehmen. Er beginnt, die
gesamte antike Literatur auf das Griaberwesen hin durchzugehen und legt sich dazu
umfangreiche Exzerpte an. Noch bis 1848 publiziert er jedoch Arbeiten zur
Geschichte des romischen Rechts, die thm das Lob seines spateren Gegners,
Theodor Mommsen, einbringen. Aber die einst so geliebten Pandekten haben ihren
Reiz verloren: ,,Was ich las und studierte, es schien mir, bei Lichte besehen, ein so
wenig wiegendes Besitztum, so geringe Nahrung fiir die Seele, fiir die Vervoll-
kommnung unseres unsterblichen Teiles im Ganzen so gleichgiiltig.*

Mit der ,,Geschichte der Romer* (1850/51, zusammen mit Franz Dorotheus
Gerlach) verldfit Bachofen endgiiltig den Boden seines wissenschaftlichen
Spezialgebietes. 1859 erscheint "Versuch iiber die Gréibersymbolik der Alten",
1861 das "Mutterrecht - eine Untersuchung tiber die Gynaikokratie der alten Welt
nach ihrer religidosen und rechtlichen Natur". Mit diesen beiden Werken vernichtet
er sein wissenschaftliches Ansehen. In einer Rezension der "Grébersymbolik" aus
dem Jahre 1860 wird das Werk als "hoherer Blodsinn" bezeichnet.

Auch politisch steht Bachofen gegen seine Zeit. Die demokratischen Bewegungen
lehnt er strikt ab. "Die Lehre von der Volkssouverdnitit steht meinen tiefsten
geschichtlichen und religidsen Uberzeugungen entgegen." So sieht er sich auf die
Existenz eines Privatgelehrten zuriickgeworfen. Nur das Richteramt behilt er
durch 25 Jahre hindurch bei. Anregung findet er bis zu seiner spiten Heirat in
hiufigen, manchmal ziellosen Reisen, die ithn aber immer zu antiken Stitten oder
in Museen fiihren. 1865, neun Jahre nach dem Tod seiner Mutter, heiratet er die
um dreiflig Jahre jiingere Louise Elisabeth Burckhardt.

1862 plant Bachofen ein gegen Mommsens "Roémische Geschichte", die thn mit
"Ingrimm und wahrem tiefem Abscheu" erfiillt, gerichtetes Werk. Aus diesem
Vorhaben entsteht das erst 1870 erschienene Buch “Die Sage von Tanaquil, eine
Untersuchung tiber den Orientalismus in Rom". Unterbrochen wird die Arbeit an
der "Tanaquil" durch verschiedene kleinere Arbeiten auf dem Gebiet der



Symbolik, vor allem aber durch das 1867 erschienene Werk "Die Unsterblichkeits-
lehre in der orphischen Theologie".

Seit 1870 -- inzwischen hatte das "Mutterrecht" durch die Bachofens Thesen
bestidtigenden Forschungen des Ethnologen Mac Lennan eine gewisse Bestitigung
gefunden -- macht er sich an eine Umarbeitung des "Mutterrechts" auf
ethnologischer Basis. Diese Neubearbeitung sollte alle Volker der Erde in die
mutterrechtliche Forschung einbeziehen. Sie wurde jedoch nicht abgeschlossen,
Teile daraus erschienen als "Antiquarische Briefe I/II" 1881/86. Posthum, nach
Bachofens Tod im Jahre 1887 erschien das Buch "Romische Grablampen", mit
dem er zu seinem urspriinglichen Interesse an Symbolen und Gridbern
zuriickkehrte.

2 Entstehungsgeschichte von Mutterrecht und Grdbersymbolik

In der schon erwidhnten 1854 fiir Savigny verfaften Selbstbiographie schreibt
Bachofen tiber seine zukiinftigen Arbeitspline:

"Ich mochte eine Geschichte Italiens bis zum Untergang seiner Stimme entwerfen
und in diese den Geist alter Volker und Zeiten nach allen Seiten hin entwickeln.
Natiirlich wird das Ius sacrum und iiberhaupt alles, was mit der Religion
zusammenhingt, darin vorzugsweise bedacht werden."

Fiir dieses Werk will er auf die zusammen mit Franz Dorotheus Gerlach verfaf3te
,»Romische Geschichte* zuriickgreifen. Im Juni 1855 beginnt er mit der
Niederschrift eines Werkes, das den Titel "Das alte Italien" tragen soll. In einem
ersten, im Nachlal3 erhaltenen Manuskript (N.101) kommt er zu dem Ergebnis, dal3
die allen altitalienischen Volkern gemeinsame Urreligion von den Ligurern
herstamme. Meuli bezeichnet die Beschreibung, die Bachofen von den Ligurern
entwirft, als das ,,phantastische Bild eines verklarten Wunschvolkes. In diesem
Manuskript 101 findet sich der erste Hinweis auf das Mutterrecht: ,,In den alten
Systemen chthonischer Religionsauffassung ist die Mutter das Bestimmende,
zumal fiir den Namen.“ Im Oktober desselben Jahres sieht Bachofen, dal3 dieser
erste Entwurf nicht zu Ende zu fiihren ist und beginnt von neuem. Immer noch soll
das Werk den Titel ,,.Das alte Italien* tragen. Diesmal beginnt er mit dem fiir ithn
interessantesten Thema, der Religion bzw. der Urreligion. Die Darstellung dieser
Urreligion soll sich nun nicht mehr auf das alte Italien beschrinken, sondern das
ganze Altertum mit einbeziehen. Es geht aus von einem Grabgemélde, das er bei
seinem ersten Romaufenthalt im Jahre 1842 oft besichtigt hat, dem seilflechtenden
Oknos im Columbarium der Villa Campana. Daraus wird dann spater die

5



Abhandlung ,,Oknos der Seilflechter in der ,,Gridbersymbolik®“. Im Oktober/
November 1855 schreibt Bachofen iiber tausend Kolumnen, eine fast
unvorstellbare Arbeits-leistung. In diesem Manuskript (Nr.102) formuliert er die
fiir das Mutterrecht zentralen Thesen:

In der Urzeit bestehe ein Vorrang des Sichtbaren, d.h. der Erde, der Mutter vor
dem Unsichtbaren. Bachofen verweist auf Herodots Bericht iliber die Lyker,
wonach diese sich nach den Miittern und nicht nach den Vitern benennen und auf
die metronymischen etruskischen Grabinschriften, die die ,,gleiche Eigentiimlich-
keit* aufweisen und kommt zum folgenden Schluf3:

»Nach den obigen Erklarungen kann das lykische System nicht mehr auffallend
erscheinen. In der natiirlichen Erscheinung hat die Geburt zundchst nur eine
Mutter. Der Vater steht nur zu der Mutter, nicht zu ihrem Kinde in direktem
Verhiltnis. Darum ist es ganz konsequent, das Kind nur nach der Mutter Namen zu
benennen, nur nach der Mutter Stand zu beurteilen. Der Weiblichkeit gehort die
Erscheinung, die Ménnlichkeit wirkt ganz im Verborgenen. Jene hat im Stoffe
thren Sitz. Von ihr geht auch aller Stoff aus. ... Diese Ansicht liegt auch der
Platonischen Behauptung zu Grunde, daf3 die Erde das Geschlecht der Menschen
vollig ausgebildet aus threm SchoB3e zum Licht emporsendet.*

Erst jetzt gibt Bachofen den Plan, eine Geschichte Altitaliens zu schreiben, auf und
wendet sich dem Problem der Gynaikokratie zu. Am 24.September 1856 spricht er
vor der Philologenversammlung in Stuttgart: ,,Uber das Wesen des Weiberrechts*.
Dieser Vortrag ist im Wesentlichen identisch mit dem ersten Kapitel des spéateren
Werks. Im Herbst 1857 ist das Mutterrecht im Manuskript abgeschlossen, erscheint
aber erst 1861 im Druck. Sein voller Titel lautet ,,Das Mutterrecht eine
Untersuchung iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiosen und
rechtlichen Natur®. Bachofen hat das Werk dem Andenken seiner 1856
gestorbenen Mutter gewidmet.

Es ist also festzuhalten: Bachofen hatte nicht die Absicht, ein Werk mit dem Titel
,,Das Mutterrecht zu schreiben. Das Buch ist, wie Meuli schreibt, ein ,,nicht
geplanter und nicht geahnter Spontansprofling der fieberhaften Arbeit dieser
Jahre*. Bachofens urspriingliches Projekt war es, eine Geschichte Altitaliens zu
schreiben. Der Impuls zu dieser Arbeit riihrte einerseits aus seinem Bekehrungs-
erlebis in Rom her, andererseits aus der durch dieses Bekehrungserlebnis
verstirkten Kritik an seiner eigenen Zeit, vor allem an ihrer (historisch-kritischen)
Wissenschaftsauffassung (Theodor Mommsen). Bachofen wollte der romischen
Geschichtsschreibung ihre die nach seiner Auffassung eigentliche Grundlage,
namlich die Religion, zuriickgeben. In den romischen Griabern glaubte er, Spuren
einer Urreligion gefunden zu haben, die es zu rekonstruieren galt. Auf der Suche
nach realen Uberresten dieser von ihm intuitiv erschauten Urreligion fand er

6



heraus, daBl in der Urkultur das ,,Weib* die tragende Rolle innehatte. Die Frau,
gleichgesetzt mit der Mutter Erde, sei der Ursprung des Werdens. Sie sei die
Trigerin einer ganzen verschollenen Kulturstufe, deren duflerste Fremdartigkeit er
immer wieder betont.

3 Bachofens Konstruktion der Urreligion

Man hat immer wieder darauf hingewiesen, dall Bachofen bei der Rekonstruktion
seiner Urreligion sowohl von romantischen als auch von neuplatonischen Vorstel-
lungen beeinfluit worden sei. Aus der Romantik nimmt er das Konzept des
organischen Ganzen, das sich nach inneren Gesetzen kontinuierlich und
gleichmifBig entwickelt. Sein thm wohl durch Georg Friedrich Creuzer vermittelter
Neuplatonismus 148t ithn eine Entwicklung von unten nach oben, von der Materie
zum Geist annehmen. Die menschliche Entwicklung vollzieht sich nach seiner
Auffassung analog zur Ordnung der Gestirne, von einer chthonischen,
matriarchalen Religion zu einer geistigen, patriarchalen Sonnenreligion. Der Mond
gilt als Zwischenstufe. Die drei Gestirne bilden zugleich die Einteilung fiir den
Stufenbau des Menschen, den Mikrokosmos: Leib, Seele, Geist. Wihrend die
matriarchale Religion der Materie verhaftet bleibt und somit dem unaufhdrlichen
Werden und Vergehen anheimfillt (Schicksal), sind in der immateriellen Sonnen-
religion die Hiillen der Materie abgestreift (Freiheit). Sie reprdsentiert den Zustand
des unverdnderlichen ewigen Seins.

Dieser Entwicklung entspricht nach Bachofen die Entwicklung des Gottesbildes
von der Urmutter zum Sonnengott Apollo, in dem er bereits einen Vorlaufer des
christlichen Gottes sieht. Seine eigentliche Erfiillung findet das geistige Prinzip in
der Antike, nach Bachofen, im romischen Imperium, das den Boden fiir das
Christentum bereitet. Da Bachofen von metaphysischen Grundbegriffen ausgeht --
dem Gegensatz von Materie und Geist -- erhebt seine Auffassung den Anspruch
auf universale Giiltigkeit.

Bachofen schlief3t also aus der kultischen Verehrung eines der drei Gestirne auf die
jeweilige Stufe der Religion und damit zugleich auf die Organisation der Familie.
Entspricht der Verehrung der Sonne die patriarchalische Monogamie, so die der
Erde dem ,schrankenlosen Hetidrismus®“ oder der ,,Sumpfzeugung®“ (der Vater
bleibt unbekannt). Am Anfang steht also die Gruppenehe. Dem kultischen Vorrang
des Mondes ist die demetrische Gynaikokratie zugeordnet, d.h. die Einehe unter
der ,Herrschaft des gebidrenden Leibes* (mutterrechtliches Namens- und Erb-
schaftsverhiltnis). Durch ihre besondere religiose Veranlagung, in der das
Sinnliche mit dem Ubersinnlichen verkniipft sei, bringe die Frau — so Bachofen --

7



die Entwicklung der Religion und somit der Kultur tiberhaupt in Gang. Die
demetrische Stufe ist Bachofens eigentliches Wunschbild. Als ihre Charakteristika
nennt er Friedfertigkeit, die allgemeine Freiheit und Briiderlichkeit aller Menschen.
Die Entstehung der demetrischen Gynaikokratie fiihrt Bachofen auf den Wider-
stand der Frauen gegen den Hetérismus zuriick. Okonomische Grundlage dieser
Entwicklungsstufe ist der Ackerbau. Als hochste Form der weiblichen Religion
bleibt sie dennoch dem Stoff verhaftet, das bedeutet die Bevorzugung der Nacht,
die Ausiibung der Blutrache und des blutigen Menschenopfers. In dieser Religion
herrsche ,,die finstere(n) Todesseite des Naturlebens.*

Bachofens Verhiltnis zu der von ihm imaginierten Urreligion ist durchaus
ambivalent. Einerseits rihmt er thre Ndhe zum Ursprung, ihre Authentizitdt. In
jener Zeit hitte die Menschheit noch in der Harmonie des Alls gelebt. Andererseits
kennzeichnet er sie als blofl materiell, ungeistig, dem Tod verfallen.

Jedenfalls bilden die von Bachofen so geschitzten Gréaber die Kultstitten dieser
frithen Religion:

,An den Stein, der die Grabstitte bezeichnet, kniipft sich der dlteste Tempelbau an
den Grabschmuck, der Ursprung der Kunst und Ornamentik... An die Gréber
kniipft sich der Altarkult, ja jedes Grab ist ein Altar. In den Grédbern hat sich das
Symbol gebildet, jedenfalls auch am langsten erhalten.*

Auch noch das Grab selbst wird fiir Bachofen zum Symbol. Es steht fiir die Mutter
Erde, die all ihre Geschopfe, die sie aus sich hervorgebracht hat, wieder in sich
aufnimmt.

Es ist wohl dieser Zusammenhang von Erotik, Tod und Religion, der Bachofen
besonders faszinierte. Wie man sich erinnert, nennt Janssen-Jurreit ithn sehr
abfillig einen ,,verklemmten Erotiker. Richtig an dieser Bezeichnung ist, daf3
Bachofen die gesamte menschliche Kulturentwicklung auf dem Hintergrund des
Geschlechterverhiltnisses sieht.

4 Dionysisches Frauenleben

Am Beispiel von Bachofens Auffassung des Dionysos soll kurz sein ambivalentes
Verhiltnis zu der von ithm rekonstruierten ,Urreligion’ angedeutet werden.

Bachofen sieht Dionysos als chthonischen Gott. Selbst auf seiner hochsten Stufe
als solarer Dionysos kann er, anders als Apoll, die Stofflichkeit nicht iberwinden.
(Sonnenphallus). Die Ausbreitung der Dionysosreligion, d.h. der bacchischen
Mysterien, iiber die ganze antike Welt, betrachtet Bachofen als den wichtigsten
Wendepunkt in der Geschichte der Antike. Dionysosreligion bedeutet ,,Gynaiko-

8



kratie nicht in rechtlicher Form*. Vor allem die Frau hétte diese Religion verbreitet
und somit zur Entstehung einer ,,aphroditischen Zivilisation* beigetragen. Mit der
ithr eigentiimlichen religiésen Veranlagung, einem unldsbaren Zusammenhang von
Sinnlichem und Ubersinnlichem, der ihr den Zugang in das rein apollinische Licht-
reich verwehrt, sieht sie in Dionysos den Erloser; er wird beidem in ihr
,Verkniipftem’, dem Sinnlichen und dem Ubersinnlichen, gerecht.

,2Dem weiblichen Geschlecht bietet der dionysische Kult die Erfiillung seiner
hochsten Hoffnung. Auf des Weibes Natur ist er vorziiglich berechnet. Er verheif3t
nicht nur der Sinnlichkeit Befriedigung, sondern macht aus ihr auch die Grundlage
besserer Hoffnung. In einem Gedanken flie3t beides zusammen, die Befriedung
der stofflichen und tibersinnlichen Bediirfnisse. Die Liebe wird zum Religions-
gefiihle, das Muttertum Erfiillung der doppelten, der leiblichen und psychischen
Bestimmung. Jeder Stufe der weiblichen Natur 146t Dionysos ihr Recht
angedeihen. Er griindet der Frau geistiges Leben nicht auf Unterdriickung, sondern
auf geregelte Befriedung ihres stofflichen Seins und wird so im vollsten Sinn der
Weihegott des Frauengeschlechts.*

Bachofen nimmt zwar an den erotischen Darstellungen in Grabern Anstof3, aber
das vorhergehende Zitat zeigt doch eine starke innere Anteilnahme. Nicht zufillig
sah man um die Jahrhundertwende, bei der Wiederentdeckung Bachofens in
Miinchen, gerade in solchen Darstellungen der heidnischen Religion Bachofens
eigentliche Bedeutung. Er habe ein urspriingliches Heidentum, das es nun
wiederzuerwecken galt, erschaut. Die Schwierigkeit dieser Rezeption lag in
Bachofens Bekenntnis zum Christentum. Anders als fiir Nietzsche, der in
Heidentum und Christentum uniiberwindliche Gegensitze sieht (sieche z.B.
,Antichrist®), ist in Bachofens Denken das eine die notwendige Voraussetzung des
anderen. Auch seine farbigsten Darstellungen der Urreligion brachten ihn
offensichtlich nicht in Konflikt mit dem ein Leben lang praktizierten
calvinistischen Glauben. Die neopaganen Miinchner Kosmiker 16sten das Problem,
indem sie bei Bachofen echte heidnische "Herzgedanken" und falsche christliche
"Kopfge-danken" unterschieden. Das fiel thnen um so leichter, als in Bachofens
Arbeitsweise tatsidchlich ein triebhaftes unbewuftes Element zu stecken scheint.

5 Bachofens Methode

Ich mochte nun auf Bachofens Bekehrung zuriickkommen, die ja als Voraus-
setzung flir sein spiteres Werk anzusehen ist. In der schon mehrfach erwihnten,
fir Savigny verhaliten, Selbstbiographie versucht er, nach Invektiven gegen



Theodor Mommsen, sein Interesse fiir die Graberwelt zu rechtfertigen und gibt
zugleich eine Beschreibung der von ihm bevorzugten Erkenntnisweise:

,»S0ll ich auch die Epigraphik und Epigrammatik und so unendlich viel Anderes
noch aufzéahlen, womit die Griber zusammenhéingen, um das Interesse zu erkliren,
das sie einfl6Ben?

Ich will lieber noch des Genusses gedenken, den der Besuch alter Graberstdtte mir
gebracht hat. Es gibt zwei Wege der Erkenntnis, den weitern, langsameren,
mithsameren verstindiger Kombination und den kiirzern, der mit der Kraft und
Schnelligkeit der Elektrizitdt durchschritten wird, der Weg der Phantasie, welche
von dem Anblick in der unmittelbaren Beriithrung der alten Reste angeregt, ohne
Mittelglieder das Wahre wie mit einem Schlage erfaf3t. An Leben und Farbe ist das
auf dem zweiten Wege Erworbene den Verstandes-produkten méchtig tiberlegen.*

Bachofen rechtfertigt hier seinen, von dem Mommsens ganz verschiedenen Weg
der Erkenntnis, den ,,Weg der Phantasie. Die Phantasie wird aber nur in Gang
gesetzt durch den unmittelbaren Kontakt mit den ,alten Resten*. Nicht auf
philosophischer Spekulation, auch nicht auf positivistischer Kleinarbeit beruhen
Bachofens Einsichten, sie werden vielmehr ausgelost durch antike Vasen, Gréber,
Mauern. Im Kontakt mit diesen Gegenstinden gewinnt er seine Einsichten, d. h. er
legt diese in jene hinein, um dann nachher die Gegenstdande als Beweismittel seiner
Erkenntnisse anzufiihren. Die Notwendigkeit unmittelbarer Priasenz antiker Gegen-
stinde bestimmt weiterhin sein Forschen. Seine Vasensammlung umfaf3t 100
Exemplare. Als er wihrend der Arbeit an seinem Werk Tanaquil 1864 eine ihn
beeindruckende Vase sieht, unterbricht er seine Arbeit, um eine Beschreibung
dieser Vase zu verfassen. Aus diesem Vorhaben entsteht in kurzer Zeit sein
geschlossenstes Werk ,,Die Unsterblichkeitslehre in der orphischen Theologie®. In
seinem letzten posthum erschienenen Werk (1890) ,,Romische Grablampen*
nimmt er sich Vasen der eigenen Sammlung vor.

Bachofen verwendet zwar fiir das von den antiken Gegenstianden in ithm ausgeldste
Erlebnis weder den Begriff der Vision noch den der Mystik, aber man kann nicht
umbhin, seine Erfahrung als mystische Partizipation, die eine Vision hervorruft, zu
interpretieren. Dafiir einige Belege:

,Uber der Anschauung schweigt alle Untersuchung und alle Kritik, unsere Seele
geht auf in dem, was sie umgiebt. Man lebt in der Sache selbst, wird eins mit ihr.
Man steht mittendrin, nicht mehr au3erhalb. Die greifbare Wirklichkeit hat etwas
unendlich Uberwiltigendes.*

10



Uber die Besichtigung der Mauern Mykenes wihrend seiner griechischen Reise
schreibt er:

,»50 gewaltig wirkt die Anschauung auf die Kraft unseres Geistes, dal die fritheste
Vergangenheit zur Gegenwart wird. Grofle reiche Augenblicke, jene, in denen der
Althertumsforscher mit seinem Gegenstande sich eins fiihlt. Nur eine kleine Weile
konnen sie dauern; aber das Bild, das zuriickbleibt, erblaf3t nicht wieder.*

Bachofen glaubt also, durch die Anschauung mit den Gegenstinden zu
verschmelzen. Die Zeit wird aufgehoben, zum reichen Augenblick -- nunc stans --
verdichtet. Auch die fiir die Mystik kennzeichnende Aufgabe des eigenen Ichs wird
zumindest gefordert: ,,Darin eben liegt die Schwierigkeit, jene Zeit zu erfassen.
Denn wir miissen uns selbst aufgeben, um in sie zuriickzukehren." Bachofen ist
davon iiberzeugt, dall ihm durch solche Erfahrungen ,,das Wahre* vermittelt wird.
Dieses bildet die Grundlage seiner Forschungen. Auf diesem Fundament
konstruiert er mit romantischen und neuplatonischen Vorstellungen ein System,
das er im Nachhinein durch die Anhdufung von Beweismaterial zu unterstiitzen
sucht. Fiir das Mutterrecht heiflt das, Bachofen stiitzt sich auf eine ganz geringe
Zahl historischer Fakten, so z.B. auf Herodots Hinweise iiber die Lyker und auf
das metronymische System in den etruskischen Grabinschriften. Sein eigentliches
Material liefern ihm jedoch Symbole und Mythen. Von deren Geschichtlichkeit im
hoheren Sinne ist er iiberzeugt. Sie sind thm -- auch das romantisch --
Gestaltungen der Volksseele, denen wirkliche Ereignisse zugrunde liegen. Sein
wichtigstes methodisches Mittel besteht im Suchen von Mythenparallelen. Er geht
davon aus, daB Ubereinstimmungen in der Mythologie auch bei weit auseinander-
liegenden Volkern auf eine gemeinsame Geschichte verweisen. Bei der
Interpretation der Mythen stiitzt er sich auf das neuplatonische Mythenverstindnis
und auf Etymologie. Auch hier geht er den ,,Weg der Phantasie®. Mit Hilfe von
Mythen schafft er so einen neuen Mythos. Durch die unzidhligen Verweise und
Belege werden die Werke oft fast unlesbar. Vor allem seine Etymologien sind
nicht zu halten. Der sonst Bachofen wohlgesonnene Herausgeber seiner Werke
Meuli schreibt dazu: ,,Bachofens Etymologien sind wirklich schauderhaft und
geben den verwegensten Behauptungen antiker Mythographen nichts nach.*

Bachofen nennt seine Methode ,,naturforschend®, auch ,,empirisch®. Er sieht sich
in der Rolle des Sammlers, der Beweismaterial fiir eine offenkundige Tatsache
beitragt. Er fiillt sein System mit Beweisen, ohne zu sehen, daB3 es sich nicht
beweisen lat. Thomas Gelzer bezeichnet diese Vorgehensweise als eine
,unbewullte Vermengung der verschiedenen Realitédtsstufen®.

11



Die Erfolgslosigkeit seiner Werke lalit Bachofen keineswegs an der Richtigkeit
seiner Befunde zweifeln. Im Gegenteil. Er sieht sich als einzigen Zeugen der
Wahrheit in einer verblendeten Welt. Die Invektiven gegen Theodor Mommsen
durchziehen seinen Briefwechsel bis zum Schlufl und nehmen nach der Griindung
des deutschen Reiches im Jahre 1870 noch an Schérfe zu. Bestéitigung findet er im
Briefwechsel mit Ethnologen, z.B. dem Amerikaner Morgan, auch mit in der
Altertumswissenschaft dilettierenden Laien. Die seit 1870 unternommene Neu-
bearbeitung des Mutterrechts auf der Grundlage der Ethnologie betreibt er mit
einem an Besessenheit grenzenden Arbeitseifer. In seinem Nachlal3 befinden sich
etwa zehntausend Seiten Exzerpte und Entwilirfe.

6 Schluss

Es ging darum, Bachofens Weg zur ,Entdeckung’ des Mutterrechts nachzu-
zeichnen und zu zeigen, dal3 diese eine Konsequenz seiner in Rom erfahrenen
,Bekehrung” war. Seither ging es Bachofen um den historischen Nachweis seiner
Vision der alten Welt, die er durch die unmittelbare Berithrung mit den ,alten
Resten* erfahren hat. Die von ihm entworfene Urreligion schien ithm ,,der Armut
und Diirre unserer heutigen Welt*“ weit liberlegen. So kann man Bachofens.
Mythos vom Mutterrecht auch als Gegenentwurf zu dem verstehen, was er an der
Moderne verachtete: Fortschrittsglauben, die Demokratie, Preullen, vor allem aber
die preuBlische Philologie. Sehr auffillig ist, da3 B., anders als Nietzsche, zwischen
seinem Protestantismus und der von thm gezeichneten Urreligion keinen Gegen-
satz empfand. In seinem Religionssystem haben Heidentum und Christentum Platz.
Auch wenn er das Heidentum in die ferne Vorzeit verlegt, hat er zu ithm, wie wir
gesehen haben, ein durchaus ambivalentes Verhéltnis.

12



